
Vers un Modèle Africain de Dialogue Inter-Religieux : 

cas de Vodun Xɛbyoso et de l’Eglise Assemblées de 

Dieu dans la région Maxi au Bénin 

 

 

par 

Cossi Augustin Ahoga 

 

 

Thèse soumise pour l’obtention du grade de 

Docteur en Théologie 

 

A 

SOUTH AFRICAN THEOLOGICAL SEMINARY 

En 

2018 

 

 

Superviseur : Dr Jesse Kipimo et Co-superviseur : Dr Peter Labuschange 

 

  



i 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DECLARATION 

Je soussigné Cossi Augustin AHOGA déclare que la rédaction contenue dans cette 

thèse m’appartient en propre et n’a jamais été présentée dans son intégralité ou en 

partie à aucun autre établissement en vue de l’obtention d’un diplôme. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ii 
 

 

 

REMERCIEMENTS 

Ce travail est un témoin des différentes embûches qu’il a fallu surmonter pour sa 

réalisation, mais surtout de la bonté des personnes et de la confiance des structures 

qui m’ont permis d’y parvenir. 

Je tiens donc à exprimer toute ma reconnaissance à mon Directeur de thèse Dr Jesse 

Fungwa Kipimo pour m’avoir poussé à affiner mes pensées et argumentations.  N’eut 

été son ouverture, son soutien et surtout sa volonté de m’accompagner dans ma vision 

du domaine de recherche et de la défendre, le projet n’aurait pas connu le présent 

dénouement. Qu’il soit assuré de ma profonde gratitude. 

Je tiens également à remercier Monsieur Daniel Bourdanné, Secrétaire Général de 

l’IFES et Michel Kenmogne, Directeur mondial de la SIL, représentant des GBUAF au 

sein du CEI de l’IFES, pour leur soutien personnel et celui de l’organisation mondiale 

qu’ils représentent, pour l’accompagnement, l’encouragement et surtout pour l’accord 

de l’année sabbatique qui m’a permis d’aller vivre au sein des communautés d’études. 

Je veux aussi dire ma reconnaissance au Dr Barnabé Assohoto, Directeur du Centre 

Africain de Recherche en Théologie (CART), qui n’a pas seulement ouvert devant moi 

la voie du salut, mais aussi celle de la théologie africaine. Qu’il en soit remercié. 

Je viens ici exprimer ma gratitude aux responsables des institutions de formation, 

l’ESBTAO et la FATAD de Lomé au Togo, la FATEAC d’Abidjan en Côte d’Ivoire, 

l’ITES de Thiès au Sénégal et l’IBB de Cotonou au Bénin, pour m’avoir donné 

l’occasion d’enseigner les RTA dans leur établissement. Cela a participé grandement 

à ma propre formation. Je profite de cet espace pour leur présenter mes sincères 

respects. 

Je remercie tous ceux qui, à divers niveaux, m’ont facilité la tâche pour les travaux de 

terrain. Bien que ne pouvant les citer tous, je veux cependant les rassurer de ma 

profonde gratitude.  



iii 
 

Je ne veux pas oublier ma famille, mes enfants : Carole et Rodolphe, qui, de loin 

téléphonent pour encourager, et Théhilatel, qui a su prendre soin de certains de mes 

besoins quotidiens pour faciliter mes recherches et ma rédaction. Mais ma spéciale 

gratitude va à mon infatigable et fidèle épouse Jocelyne pour son accompagnement à 

tous égards. A vous tous, mes plus proches prochains, j’exprime le plus grand merci.  

 

  



iv 
 

 

                                                               RESUME ……………….. 

La présente étude a développé une méthodologie de recherche africaine de dialogue 

interreligieux, basée sur une expérience au pays Maxi, dans un contexte d’oralité. 

C’est une expérience réalisée chez un peuple verbomoteur, dans un contexte de 

vodun, pour la résolution de conflits impliquant des communautés chrétiennes. Les 

autres méthodes de dialogue, reposant sur des textes écrits sacrés ou philosophiques 

et des apologètes, ont montré leurs limites à s’appliquer au dialogue interreligieux dans 

un tel contexte. Et les palabres, approche africaine de résolution des conflits, sous 

aucune de leurs différentes formes, n’ont pu fonctionner car la communauté chrétienne 

leur est réfractaire.  

Ainsi, le chercheur a formalisé, à partir de l’expérience de résolution du conflit entre 

les Eglises Evangéliques des Assemblées de Dieu (EEAD) et le Vodun Xɛbyoso, une 

approche de résolution qu’il a nommée « Modèle Africain de Dialogue Inter-Religieux » 

(MADIR). MADIR s’applique quand une ethnie se divise en communautés 

conflictuelles pour cause d’introduction d’une autre tradition religieuse. C’est pourquoi 

les principes de résolution reposent sur : « l’identité ethnique comme base de 

dialogue » et « l’histoire culturelle pour rétablir la confiance mutuelle ». Pour élaborer 

ces deux principes, il a fallu opérer différentes intégrations ethniques et 

communautaires. Ainsi, les trois premières étapes de MADIR concernent l’intégration 

successive dans l’ethnie Maxi, la communauté autochtone et la communauté 

missionnaire. La quatrième étape examine le « plateau technique » de la matrice 

religieuse des deux communautés pour identifier les causes théologiques du conflit et 

leurs conséquences. Ceci a permis d’élaborer la solution pratique et biblique qui a été 

appliquée avec succès pour la résolution concrète du conflit entre les EEAD et le 

Vodun Xɛbyoso au pays Maxi. Au-delà, l’architecture de MADIR en fait également une 

approche nouvelle de faire la mission et un chemin de recherche pour la concrétisation 

de la théologie africaine.  

Mots-clés : Dialogue interreligieux ; Modèle africain. 

  



v 
 

 

                                                                ABSTRACT……………..... 

This dissertation develops an African research methodology for interreligious dialogue, 

based on an experience with the Maxi ethnic group, in an African context of oral 

tradition. The experience was developed among oral tradition driven cultures, in a 

Voodoo context, for the resolution of conflicts involving Christian communities. Other 

methods of dialogue, based on sacred or philosophical writings and apologists’, have 

shown their limits in being applied in such context. And palavers, African approaches 

to conflict resolution, in none of their different forms, could not work because the 

Christian community is resistant to them. 

Thus, from his conflict resolution experience between the Assemblies of God 

Evangelical Churches (EEAD) and Voodoo Xɛbyoso, the researcher 

has formalized a conflict resolution approach which he named « African Model of Inter-

Religious Dialogue » (French : Modèle Africain de Dialogue Inter-Religieux = 

MADIR). MADIR applies when an ethnic group divides into conflicting communities due 

to the introduction of another religious tradition. That is why the principles of resolution 

are based on « ethnic identity as a basis for dialogue » and « cultural history to restore 

mutual trust ». To develop these two principles, it was necessary to succed different 

ethnic and community integrations. So, the first three steps of MADIR relate to the 

integration into the Maxi ethnic group first, then into the indigenous and the missionary 

communities. The fourth reviews the « technical support » of the two communities’ 

religious matrix to identify the conflict’s theological causes and their 

consequences. This made it possible to work out the practical and biblical solution 

which was successfully applied for the concrete resolution of the conflict between the 

EEAD and the Voodoo Xɛbyoso in the Maxi ethnic group. Beyond, it emerges from its 

architecture that MADIR also offers a new approach to doing mission and opens a 

research path to African theology. 

Key-words : Interreligious Dialogue; African Model. 

  

 



vi 
 

 

LISTE DES CARTES 

Carte N°1 : Migration des Maxi……………………………………………………………54 

 

LISTE DES GRAPHIQUES  

Graphique N°1 : Dynamique de l’interaction des éléments constituant la conception du 

monde…………………………………………………………………...46 

 

LISTE DES TABLEAUX 

Tableau N°1 : Structure de la recherche………………………………………………….21  

Tableau N°2 : Eléments distinctifs des forts et des faibles selon I Corinthiens 8…….232 

Tableau N°3 : Liste des interviws réalisés………………………………………………270 

Tableau N°4 : Les interviews collectives………………………………………………...275 

Tableau N°5 : Les visites préparatoires…………………………………………………276 

Tableau N°6 : Panthéon du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi…………………………..295 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

 

LISTE DES SIGLES ET ABREVIATIONS 

A.D. : Assemblées de Dieu 

ADD : Assemblées de Dieu 

ADN : Acide Désoxyribo Nucléique  

AEA : Association des Evangéliques de l’Afrique 

AG : Assemblée Générale 

A.H.C. : Association des Hommes en Christ 

A.M.D. : Association Mondiale des Assemblées 

A.M.J. : Association Marcel Jousse 

A.S.C. : Association des Servantes de Christ 

A.T. : Ancien Testament 

B.U.P.D.O.S. : Bureau des Projets de Développement et des Oeuvres Sociales 

CA : Chef de l’Arrondissement 

CART : Centre Africain de Recherche en Théologie 

CEI :  Comité Exécutif International 

CETA/AACC : Conférence des Eglises de Toute l’Afrique / All Africa Conference 

of Churches 

CPPS-IAT : Centre Panafricain de Prospective Sociale-Institut Albert Tévoedjre 

D.C. : Département de la Communication 

D.E. : Département des Enfants 

D.E.D.L. : Département de l’Ecole de Dimanche et de la Littérature 

D.N.A.M. : Département National de l’Action Missionnaire 

E.A.A.D.D.-T : Eglise Africaine des Assemblées de Dieu Daho-Togo 

E.E.A.D. : Eglise Evangélique des Assemblées de Dieu 

E.E.A.D.B. : Eglise Evangélique des Assemblées de Dieu du Bénin 



viii 
 

E.D.L. : Ecole de Dimanche et de la Litérature 

E.P.A.D : Eglise Protestante des Assemblées de Dieu du Dahomey 

ESBTAO : Ecole Supérieure Baptiste de Théologie de l’Afrique de l’Ouest 

FATAD : Faculté de Théologie des Assemblées de Dieu 

FATEAC : Faculté de Théologie Evangélique de l’Alliance Chrétienne 

GBUAF : Groupes Bibliques Universitaires de l’Afrique Francophone 

IACCI2: Interview Audio Collectif Chrétien Savalou document deuxième 

IACVI1 : Interview Audio Collectif Vodun Savalou document premier 

IAPVII12 : Interview Audio Collectif Vodun Logozoxɛ document référence 

douze 

IAPVIII :  Interview Audio Personnel Vodun Wɛɖɛmɛ 

IBAD : Institut Biblique des Assemblées de Dieu 

IBB : Institut Biblique du Bénin 

I.D.E.E. : Institut de Développement Endogènes et d’Echanges 

IFES : International Fellowship of Evangelical Students 

IVCCI3 : Interview Vidéo Collectif Chrétien Savalou document référence 

trois 

IVDII26 : Interview Video Dialogue Logozoxɛ document vingt-sixième 

ITES : Institut de Théologie Evangelique du Sénégal 

ITPVIV : Interview Téléphoné Personnel Vodun réalisé en dehors de la zone 

d’étude 

J.A.D. : Jeunesse Assemblée de Dieu 

LSG : Louis Segond (Bible) 

M.A.D.I.R. : Méthodologie Africaine du Dialogue Inter-Religieux 

OCB : Organisations Communautaires de Base 

ONG : Organisation Non Gouvernementale 



ix 
 

ONU : Organisation des Nations Unies 

PFVA : Planinifier Faire Vérifier Ajuster 

R.T.A. : Religions Traditionnelles Africaines 

S.A.T.S. : South African Theological Seminary 

SIL : Société Internationale de Linguistique 

S.I.M. : Southern Interior Mission 

T. K. L. : Thomas King Leonard 

UAC : Université d’Abomey-Calavi 

UNESCO : United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization 

(Organisation des Nations Unies pour l’Education, la Science et la 

Culture) 

U.R.E.D. : Union des Religions Endogènes Djowamon de Savalou 

U.R.H.C. : Union Renaissance d’Homme en Christ 

USA : United Nations of America 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

 

TRANSCRIPTION 

De la transcription des langues nationales 

La langue Maxi fait partie des langues du groupe kwa véhiculaires dans le Sud et le 

Centre du Bénin. Pour la transcription dans le présent document, le chercheur s’est 

référé aux travaux de révision des outils d’écriture des langues béninoises consignés 

dans la sixième édition du manuel didactique (CE.NA.LA. 2008 : 46). Partant de là, il 

peut utiliser un signe pour traduire un son et vice versa. Le chercheur a omis 

volontairement les accents qui modulent les tons à la suite de Ananou qui ainsi 

s’exprime : « la complexité de lecture des signes que leur matérialisation implique 

n’étant pas aisée pour tous, je ne voudrais pas accabler certains de graphies 

encombrantes » (Ananou 2014 : 27). Mais, la remarque à faire est que la plupart des 

lettres se lisent comme en français sauf les voyelles orales, les voyelles nasales, les 

consonnes simples et les digraphes. 

Les voyelles orales 

e : se prononce « é » comme dans bébé. Exemple : Leke (Canne à sucre) ; 

ɛ : se prononce « ê » ou « è » comme dans guêpe et première. Exemple : Kɛkɛ (vélo) ; 

ͻ : se prononce « o » ouvert comme dans folle. Exemple : Agͻ (grenier) ; 

u : se prononce « ou » comme dans poux. Exemple : Ku (la mort). 

Les voyelles nasales 

Ne voulant pas utiliser le tilde, la suscription et la souscription qui permettent la 

nasalisation, le chercheur a employé la postposition de la consonne « n » à la voyelle. 

Ainsi : 

an : se prononce « an » comme dans danse. Exemple : Zan (natte) ; 

ɛn : se prononce « (e)in » comme dans teinture. Exemple : Kɛnkun (goyave) ; 

in : se prononce « in » comme dans indirect [pronnoncé en anglais]. Exemple : Sinzɛn 

(gargoulette) ; 



xi 
 

ͻn : se prononce « on » comme dans annoncer. Exemple : Amlͻn (sommeil) ; 

un : nasalise « un » comme dans funky. Exemple : Zunkan (brousse). 

 

Les consonnes simples 

c : se prononce « tch » comme dans tchador. Exemple : Cavi (clef) ; 

j : se prononce « dj » comme dans djihad. Exemple : Ji (pluie) ; 

x : se prononce avec l’aspiration forte du « ch » allemand. Exemple : Xu (mer) ; 

ᶑ ou Ð : représente le « d » rétroflexe. Exemple : Ðͻ (le fillet) ; 

Les digraphes 

gb : est une occlusive sonore labio-vélaire. Exemple : Gban (trente) ; 

kp : est une occlusive sourde labio-vélaire. Exemple : Kpa (palissade) ; 

sh : se prononce avec l’aspiration forte du « sh » anglais. Exemple : Shika (or) ; 

ny : se prononce « gn » comme dans campagne. Exemple : Nyikͻ (nom). 

Deux cas isolés 

hw et xw : sont des rencontres de deux consonnes qui engendrent des phénomènes 

de labialisation. Exemples : Hwi (sabre) et Xwi (trait). 

Un nom ou mot peut avoir deux orthographes différentes dans le document. Cette 

situation résulte de ce que le chercheur respecte et reporte fidèlement l’orthographe 

de chaque auteur. Toutefois, dans son propre texte, il transcrit les mots tels que le 

suggère le manuel didactique. Exemple : les mots « Mahi » et « Maxi ».  

Le premier est l’orthographe du mot tel qu’hérité de l’école coloniale. La seconde 

écriture du mot, celle que le chercheur a adopté, correspond à la phonologie (Akoha 

2010 : 37) des locuteurs eux-mêmes. 

 

  



xii 
 

 

TABLE DES MATIERES 

Table des matières 
DECLARATION ........................................................................................................... i 

REMERCIEMENTS ..................................................................................................... ii 

RESUME ……………….. ............................................................................................ iv 

ABSTRACT……………..... .......................................................................................... v 

LISTE DES CARTES ................................................................................................. vi 

LISTE DES GRAPHIQUES ........................................................................................ vi 

LISTE DES TABLEAUX ............................................................................................. vi 

LISTE DES SIGLES ET ABREVIATIONS ................................................................ vii 

TRANSCRIPTION ....................................................................................................... x 

CHAPITRE 1 : INTRODUCTION, PRESENTATION DE MADIR ............................... 1 

1.1. Contexte et justification .................................................................................... 1 

1.1.1. Le processus d’identification du sujet de la recherche ............................... 1 

1.1.2. Des expériences pratiques du dialogue ..................................................... 4 

1.1.3. Observations induites ................................................................................ 6 

1.2. Le problème de recherche ............................................................................. 10 

1.2.1. Questions spécifiques ............................................................................. 10 

1.2.2. Justifications ............................................................................................ 10 

1.2.3.  Les délimitations ..................................................................................... 11 

1.2.4. Les définitions .......................................................................................... 12 

1.2.5. Les présuppositions ................................................................................. 15 

1.2.6   Valeur de l’étude ..................................................................................... 17 

1.3. Le plan de la recherche .................................................................................. 18 

1.3.1. La structure de la recherche .................................................................... 18 

1.3.2. La méthodologie de la recherche ............................................................ 20 



xiii 
 

CHAPITRE 2 : ANALYSE DU CONTEXTE SOCIOCULTUREL ET 

ANTHROPOLOGIQUE DU PEUPLE MAXI ...................................... 43 

2.1. La vision du monde selon Thom Wright ......................................................... 43 

2.1.1. Présentation de la vision du monde ......................................................... 43 

2.1.2. Vision du monde, fil conducteur de la rédaction ...................................... 47 

2.2. Histoire du peuple Maxi de Savalou ............................................................... 48 

2.2.1. De Mitɔgboji à Savalou ............................................................................ 48 

2.2.2. De la toponymie Maxi, l’histoire des Maxinou .......................................... 55 

2.3. La composition socio-culturelle du peuple Maxi de Savalou .......................... 63 

2.3.1. La communauté comme lieu d’identification ............................................ 64 

2.3.2. Le patrimoine culturel traditionnel a force de loi. ..................................... 66 

2.4. L’anthropologie du peuple Maxi de Savalou .................................................. 69 

2.4.1. L’existant humain Maxi ............................................................................ 69 

2.4.2. L’ancestralité est ontologique au pays Maxi ............................................ 71 

2.5. La langue et le rythme du peuple Maxi de Savalou ....................................... 74 

2.5.1. La langue Maxi comme facteur d’identité ................................................ 74 

2.5.2. Le geste comme parole d’éducation ........................................................ 78 

CHAPITRE 3 : LE PEUPLE MAXI ET SES RELIGIONS : VERS UNE 

DESCRIPTION .................................................................................. 84 

3.1. Histoire du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi de Savalou ................................... 84 

3.1.1. Le Vodun Xɛbyoso, une religion, une religion africaine ........................... 84 

3.1.2. Histoire du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi ............................................... 88 

3.2. L’identité Vodun et son organisation .............................................................. 98 

3.2.1. Les vodun de naissance et leur organisation .......................................... 98 

3.2.2. Le vodun inter-ethnique et son organisation. ........................................... 99 

3.3. Le processus d’intégration dans le Vodun Xɛbyoso ..................................... 101 

3.3.1. L’initiation au couvent ............................................................................ 101 

3.3.2. L’éducation par le rythmo-mimisme ....................................................... 105 



xiv 
 

3.4. La fonction du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi ............................................... 113 

3.4.1. La fonction des vodun au pays Maxi ..................................................... 113 

3.4.2. La fonction du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi ........................................ 115 

CHAPITRE 4 : STRETAGIE D’IMPLANTATION ET DE MISSION DES EGLISES 

EVANGELIQUES DES ASSEMBLEES DE DIEU AU PAYS MAXI 125 

41.  Brève historique de l’Eglise des Assemblées de Dieu ................................. 125 

4.1.1. La naissance américaine des EEAD ..................................................... 126 

4.1.2. La naissance africaine des EEAD ......................................................... 130 

4.1.3. La naissance béninoise des AD ............................................................ 131 

4.1.4. La naissance des EEAD au Pays Maxi ................................................. 133 

4.2. L’organisation des EEAD au pays Maxi ....................................................... 136 

4.2.1. La gouvernance ecclésiastique des EEAD ............................................ 136 

4.2.2. Les instances de direction et de gestion ................................................ 139 

4.2.3. La participation sociale des EEAD au pays Maxi................................... 140 

4.3. Le processus d’intégration dans les EEAD au pays Maxi ............................ 141 

4.3.1. La mission comme discipulat ................................................................. 142 

4.3.2. La marche chrétienne selon les EEAD au pays Maxi ............................ 146 

4.4. La mission et l’influence des EEAD au pays Maxi ....................................... 147 

4.4.1. Les stratégies d’évangélisation au pays Maxi........................................ 148 

4.4.2. L’impact de l’évangélisation et la naissance de la crise. ........................ 151 

4.4.3. Les Maxi convertis aux EEAD ............................................................... 156 

CHAPITRE 5 : ANALYSE DES CAUSES ET DE LA PORTEE DU CONFLIT 

INTERRELIGIEUX AU PAYS MAXI ............................................... 160 

5.1. La « métanoïa » comme source principale du conflit ................................... 160 

5.1.1. La vocation missionnaire des EEAD ...................................................... 161 

5.1.2. Les modèles historiques négatifs .......................................................... 161 

5.1.3. Interprétation de certains versets .......................................................... 163 



xv 
 

5.2. Les stratégies d’évangélisation et d’implantation d’églises comme sources 

secondaires de conflit. ................................................................................. 164 

5.2.1. Les stratégies d’évangélisation conflictuelles ........................................ 164 

5.2.2. Les messages d’évangélisation conflictuels .......................................... 167 

5.3. L’absence du dialogue et ses conséquentes pratiques ................................ 170 

5.3.1. La théorie de la table rase ..................................................................... 171 

5.3.2. La négation de l’humanité du peuple à évangéliser ............................... 176 

5.3.3. La socialisation du Vodun Xɛbyoso ....................................................... 179 

5.3.4. Les facteurs sociaux de résistance ........................................................ 182 

5.4. La réponse biblique au conflit entre les deux communautés ........................ 186 

5.4.1. Les facteurs bibliques et théologiques explicatifs d’une sotériologie 

exclusiviste. ........................................................................................... 186 

5.4.2. Les facteurs bibliques de la « mission dialogale ». ................................ 194 

5.4.3. L’approche « dialogale » est de Dieu .................................................... 198 

CHAPITRE 6 : APPROCHE PRATIQUE DU DIALOGUE INTERRELIGIEUX AU 

PAYS MAXI ..................................................................................... 207 

6.1. Les quatre étapes préparatoires à la réconciliation ...................................... 207 

6.1.1. La recherche d’expériences pratiques de réconciliation ........................ 207 

6.1.2. Intégration ethnique ............................................................................... 210 

6.1.3. Devenir membre des deux communautés en conflit .............................. 215 

6.1.4. Vivre avec les deux communautés en conflit ......................................... 216 

6.2. L’identité ethnique, source de réconciliation et de guérison ......................... 217 

6.2.1.  Le contenu intrinsèque de la rencontre ................................................ 218 

6.2.2. La réconciliation et la guérison des blessures relationnelles ................. 219 

6.2.3. Les œuvres sociales comme preuve de la réconciliation ...................... 221 

6.3. La recherche et les principes de l’identité ethnique et de l’histoire culturelle 222 

6.3.1. Le principe d’intermédiation ................................................................... 222 

6.3.2. Les conditions requises pour vivre les principes de MADIR. ................. 225 



xvi 
 

CHAPITRE 7 : CONCLUSION GENERALE .......................................................... 233 

7.1. Les leçons apprises ..................................................................................... 233 

7.1.1. Bâtir à partir de l’existant ....................................................................... 233 

7.1.2. La transformation du chercheur / théorie du miroir ................................ 234 

7.1.3. Importance de la maturité pour ce type de recherche ........................... 235 

7.2. Les défis rencontrés ..................................................................................... 236 

7.3. Les éléments à approfondir .......................................................................... 239 

7.4. Avantages et perspectives de MADIR .......................................................... 240 

7.4.1. Originalité et spécificité .......................................................................... 240 

7.4.2. Application ............................................................................................. 242 

7.4.3. Prolongements ...................................................................................... 246 

BIBLIOGRAPHIE ................................................................................................... 250 

1. Les ouvrages ...................................................................................................... 250 

1.1. Les ouvrages cités. ...................................................................................... 250 

1.2. Les ouvrages consultés ............................................................................... 259 

2. Journaux théologiques et séculiers, revues ........................................................ 265 

3. Les ressources en ligne ou webographie ........................................................... 266 

4. Autres ressources ............................................................................................... 269 

4.1. Thèses ......................................................................................................... 269 

4.2. Mémoires ..................................................................................................... 269 

4.3.  Monographies ............................................................................................. 269 

4.4.  Ressources humaines ................................................................................. 270 

ANNEXES ……………….. ...................................................................................... 274 

Annexe I.1. : Codage des documents collectés .................................................. 275 

Annexe II.1. : Gbaguidi Christophe. Aperçu général sur l’histoire de Savalou .... 278 

Annexe II.2. : Questionnaire adressé aux cadres Maxi ....................................... 279 

Annexe II.3 : Arbre généalogique royal de Savalou et Logozoxɛ ........................ 281 



xvii 
 

Annexe II.4 : Entretien collectif sur l’histoire Maxi avec les vodunnon : vues 

partielles ....................................................................................................... 282 

Annexe II.5 : Entretien collectif  sur l’histoire Maxi avec les EEAD : vues partielles

 ..................................................................................................................... 283 

Annexe II.6 : Liste des chants informatifs sur la culture et l’histoire des Maxi ..... 284 

Annexe II.7 : Vues partielles du site d’histoire de l’esclavage des Maxi .............. 286 

Annexe II.8 : Panorama de l’histoire des Maxi .................................................... 287 

Annexe II.9 : Visite du site d’apparition du Vodun Xɛbyoso à Yayɛji ................... 288 

Annexe III.1 : Libation sur le site d’apparition du Vodun Xɛbyoso à Yayɛji ......... 289 

Annexe III.2 : Invocation et libation ..................................................................... 290 

Annexe III.3 : Yayɛji : Site historique de l’apparition du Vodun Xɛbyoso ............. 291 

Annexe III.4 : Enceinte de temples Xɛbyoso ....................................................... 292 

Annexe III.5 : Statut de Sogbo ............................................................................ 293 

Annexe III.6 : Tableau du panthéon du Vodun Xɛbyoso ..................................... 294 

Annexe V.1 : Temple vodun moderne à Savalou ................................................ 296 

Annexe VI.1. : Rencontre de la réconciliation ..................................................... 297 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xviii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

 

 

 

 

CHAPITRE 1 : INTRODUCTION, PRESENTATION DE MADIR 
 

Dans ce chapitre introductif, le chercheur présentera principalement le contexte et la 

justification de la présente étude, le problème de recherche qui le guide, le plan et la 

méthodologie de la recherche. 

1.1. Contexte et justification 

Avant d’introduire son travail, le chercheur a jugé nécessaire de décrire d’abord le 

processus du choix de son sujet de recherche et les implications que cela a induit. Car 

le choix du sujet a un rapport logique avec sa propre histoire. Ainsi, ledit processus 

sera exposé dans une première section. Ensuite, les expériences pratiques favorisant 

l’approfondissement suivront et les observations liées à ce processus qui conduisent 

au problème de la recherche, fermeront cette section contexte et justificcation.  

1.1.1. Le processus d’identification du sujet de la recherche 

Le chercheur comptait s’investir dans le domaine de la tradition vétéro-testamentaire. 

Mais il a été interpelé par un problème concret de la vie quotienne qui va consommer 

plus de la moitié d’une décennie de recherche.  

Lorsque le chercheur s’est inscrit en thèse le 24 juillet 2009, il avait désiré approfondir 

ses recherches sur les Religions Traditionnelles Africaines. Le titre provisoire de thèse, 

figurant sur sa fiche d’inscription fut : « La sculpture des Religions Traditionnelles 

Africaines dans le spectre de l’idolâtrie dans Esaïe 44, 9-20 ». Son Master portait déjà 

sur l’étude du lévirat dans l’AT. 

Mais lorsqu’il fut interpelé en 2010 par le roi Tossoh de Savalou et un cadre, Jonas 

Tossou de Logozoxɛ, sur le conflit religieux qui sévissait au pays Maxi, le chercheur 

changea le domaine de recherche pour les deux raisons suivantes : premièrement, 

son ministère auprès des universitaires de l’Afrique francophone l’a fait connaitre 



 

2 
 

comme Pasteur des intellectuels sur le plan national. Deuxièmement, plus importante 

raison, il fut le pionnier de l’implantation de l’église baptiste au pays Maxɩ en 1980.  

Le conflit en question est, selon ses interlocuteurs, instigué par les Eglises 

Evangéliques des Assemblées de Dieu à l’encontre des Vodun, représentés par les 

prêtres des Vodun Xɛbyoso. Toute tentative de dialogue fut impossible à cause de 

l’absence des pasteurs aux différentes convocations. Le chercheur fut considéré 

comme le dernier recours pour convaincre ses collègues pasteurs à venir à la table de 

négociation.  

Les premières investigations et tentatives auprès des pasteurs, s’étant soldées par un 

échec, le chercheur a choisi d’en faire un problème de recherche et l’a intitulé : 

« Comment les chrétiens évangéliques au Pays Maxi peuvent-ils se libérer de la peur 

qu’inspirent les symboles du vodun Xɛbyoso ? ». Cette question de recherche lui fut 

inspirée par ses échanges avec les pasteurs EEAD et Baptistes au pays Maxi. Le 

chercheur a rapidement compris que leur refus de rencontrer les prêtres Vodun cachait 

insidieusement la peur d’être en leur présence. Aussi a-t-il pensé qu’en investiguant 

sur la cause de la peur, il résoudrait le problème d’absence à la table de négociation. 

Mais les premières critiques lui ont fait prendre conscience que le problème était plus 

complexe et qu’une telle démarche serait inefficace.  

C’est alors qu’il prit la décision d’investir dans la résolution de ce conflit qui perdurait. 

Mais l’échec de cette première tentative venait de lui révéler ses limites aussi bien 

théoriques que pratiques dans la résolution de conflit. Il a donc réorienté ses 

investigations sur les approches traditionnelles de résolution des conflits.  

Des documents lus sur les approches traditionnelles et les interviews réalisées, il se 

dégage plusieurs approches telles que : Les palabres sous leurs formes « familiale », 

« clanique », « villageoise » ou « royale » (si le village a un roi), les méthodes 

traditionnelles dites « Adjlalassa » (Quenum M 1999 : 119), celles qualifiées 

d’ « Ordalie » (Hazoumè 1987 ; Penoukou 2014 : 4) et le « tribunal coutumier » 

(Penouknou EJ 1982). Ces différentes approches nécessitent la présence physique 

des groupes en conflit. Mais le refus des chrétiens a obligé la quête d’autres approches 

qui fut entreprise par la documentation.  



 

3 
 

Après des recherches documentaires sur les travaux traitant de conflit interreligieux, il 

s’est avéré qu'il y avait très peu d'études sur la résolution de conflit entre les religions 

monothéistes et le Vodun. Mais il y a pléthore de travaux de recherches sur les conflits 

entre le Christianisme et l’Islam ou le christianisme et les autres religions telles que le 

Boudhisme, l’Inddouisme, etc. Ces documents proviennent soit des actes des 

colloques, soit des travaux des experts et sont traités sous le concept de « Dialogue 

interreligieux » ou « interculturel ».   

L’étude de cette catégorie de documents, de 2012 à 2014, fut pour le chercheur, une 

véritable découverte et une « école de formation » sur le dialogue interreligieux et 

interculturel dont les grandes lignes peuvent se résumer ainsi qu’il suit : 

- le dialogue interreligieux, histoire et avenir, approche phénoménologique et 

herméneutique; 

- les fondements et les objectifs du dialogue interreligieux; 

- les principes d’une déontologie du dialogue entre les cultures et les  grandes 

religions; 

- la typologie du dialogue : « le dialogue du vivre ensemble », « le dialogue    

d’engagement », « le dialogue intellectuel » et « le dialogue  existentiel » ; 

- les trois objectifs du dialogue : apologétique (position exclusive), d’ouverture 

(position inclusive) et syncrétiste ; 

- et enfin les "règles du jeu" pour le dialogue interreligieux et la rencontre 

interculturelle. 

Les travaux des experts ne traitant que du dialogue intellectuel et surtout  du dialogue 

entre le christianisme et les autres religions, le chercheur s’est penché du côté des 

colloques, à la recherche du dialogue « du vivre ensemble » ou « du dialogue 

d’engagement » (Levrat (2003/0927 : 36-40). Mais la typologie du dialogue des 

colloques et leur contnu sont identiques à ceux des travaux des experts. Le colloque 

qui s’est tenu à Cotonou en 2007 et dont le thème (Le dialogue entre les religions 

endogènes, le christianisme et l’islam au service de la culture de la paix en Afrique), 

faisant référence à une implication des Religions Endogènes, est allé, lui aussi, dans 

le même sens. Les représentants de ces Religions Endogènes à ce genre de 

rencontres ont toujours été des intellectuels qui ne sont généralement pas des 

pratiquants desdites religions. 



 

4 
 

Le chercheur a aussi constaté que les membres des groupes Maxi en conflit, les EEAD 

et les adeptes du Vodun Xɛbyoso, sont majoritairement non lettrés. Ils ne savent ni 

écrire ni lire le Français. Il s’agit d’un groupe de personnes dont la vision du monde est 

telle qu’ils s’ouvrent difficilement au monde extérieur. Les investigations ont permis 

d’identifier quatre facteurs qui confinent cette catégorie dans leur ghetto : 

- le type de société que constituent les deux groupes est une « société 

fusionnelle » où «  la conscience collective est dominante et tend à s'imposer 

aux consciences individuelles » (Levrat 2003/0927 : 59). Il se pose le problème 

de représentativité individuelle du groupe pour une apologétique culturelle et 

religieuse ;  

- les groupes sont dans une logique « paysanne », différente de celle des lettrés. 

La logique paysanne est caractérisée par : « poids de la tradition, méfiance, 

manque d’intérêt pour l’innovation, blocages culturels… Toute acceptation du 

changement est un risque à prendre, dont une des stratégies consiste 

justement à minimiser le risque » (Decoudras 1997 : 17). Il se pose le problème 

d’ouverture, de compréhension et d’échange avec une autre vision du monde ; 

- le peuple Maxi a connu plus de deux siècles d’esclavage. Décrivant l’histoire 

des Maxi, Anignikin rapporte : « l’expérience historique qu'elles ont vécue 

pendant plus de deux siècles, principalement dans leurs communs rapports 

douloureux à l'espace de pouvoir dominant d'Abomey, a fini par créer leur mode 

d'identification sociale et engendrer leur ethnicité ». (Anignikin 2001 : 1). Il s’est 

donc développé une culture de méfiance et de suspicion à l’endroit de toute 

importation ou intervention étrangère ; 

- enfin, la langue est un grand problème de communication pour ce groupe. Ne 

parlant exclusivement que le Maxi, ils ne peuvent pas participer à ces colloques 

et débats hautement intellectuels. Et à l’opposé, faire un colloque en langue 

Maxi serait un grand défi pour plusieurs intellectuels. Le colloque sur le dialogue 

est donc inapproprié pour ce peuple.  

 

1.1.2. Des expériences pratiques du dialogue 

Face donc à ces facteurs qui constituent un obstacle à tout dialogue intellectuel, le 

chercheur s’était lancé dans l’investigation de voies d’expérimentation pratique de 

résolution de conflit. Cela l’a conduit à adhérer à des centres de pratique de dialogue, 



 

5 
 

à la participation à des symposiums sur le dialogue et à l’expérience de la maison de 

la paix. 

L’adhésion du chercheur au Centre Panafricain de Prospective Sociale (CPPS) en 

2014 a favorisé l’initiation à la pratique du dialogue interreligieux.  

En effet, le CPPS, créé en 1987 par le Professeur Albert Tévoédjrè, comme 

« Institution de recherche, de formation et d’exécution de programmes en matière de 

développement socio-économique en Afrique », a initié à partir de 2012, un 

programme de formation dénommée « La promotion de la paix par un autre chemin » 

(Le Professeur Tévoédjrè a lancé ce programme  après sa mission à l’ONU de février 

2003 à février 2005). L’objectif de ce programme est de soutenir « l’Initiative africaine 

d’éducation à la paix et au développement par le dialogue interreligieux et interculturel 

». Le programme a initié plusieurs rencontres de formations et d’interventions sur des 

cas de conflits. Parmi les nombreuses activités accomplies, celles qui ont eu un écho 

international sont : le symposium internationnal organisé à Cotonou en 2015, la 

journée internationnale de prière de toutes les religions et la création de la « Maison 

Africaine de la Paix ». 

Le chercheur en participant aux symposiums a, à l’instar des autres étudiants, fait de 

grandes découvertes notament sur les attitudes et les subtilités dans les 

communications et le comportement entre les différents membres des trois religions 

en dialogue : le Christianisme, l’Islam et les Religions Endogènes. Somme toute, ces 

diffférentes acquisitions  sont devenues des compétences utiles au cherheur dans ses 

échanges avec les communautés au pays Maxi. 

Le plaidoyer pour la journée internationale de prière pour toutes les religions a été 

agréé par le Pape François qui lui décréta la journée du 30 mai. La pratique d’une 

journée de prière pour  toutes les religions qui avait cours au Bénin a révélé le 

problème du refus d’accès dans les mosquées et dans les églises aux membres de la 

Religion Endogène et dont la raison première était que leur présence profanerait ces 

lieux de culte. La solution trouvée fut la construction de  « Theophania » ou la « Maison 

Africaine de Paix » (des informations sont disponibles sur le site1) :  

 
1.http://www.missions-africaines.net/ouverture-de-theophania-benin/consulté18/04/18   



 

6 
 

« Theophania » située à Adjati, en banlieue de Porto-Novo comporte un espace 

chrétien de prière (une église), un espace de prière musulmane (une mosquée), un 

Temple de l’esprit pour toutes expressions spirituelles et culturelles différentes et un 

espace international de recueillement. La motivation première à la construction de la 

Maison Africaine de la Paix est de forger dans l’imaginaire des trois religions en 

dialogue, l’unité dans la diversité (se retrouver dans le même espace avec ses 

particularités) et développer « le vivre ensemble » pour l’éducation à la paix et au 

développement par le dialogue interreligieux et interculturel. 

1.1.3. Observations induites 

Trois observations se dégagent de ces investigations et expérimentations du dialogue 

interreligieux et interculturel du chercheur.  

Premièrement, le chercheur a relevé que presque tous les dialogues interreligieux et 

interculturels se focalisent sur le dialogue de type intellectuel, qui, selon Levrat 

(2003/0927 : 38) est « une affaire de spécialistes, il peut être scientifique, littéraire, 

philosophique, théologique... Cette forme de dialogue est indispensable pour connaitre 

et comprendre la pensée de l'autre. Il permet de faire apparaitre les convergences 

réelles entre deux théories, deux systèmes de pensée ». Et si le dialogue interreligieux 

n’est qu’intellectuel, il ne peut pas régler les conflits au niveau de la population de base 

ou du monde rural. Car ces « spécialistes » qui animent ces colloques ne sont pas 

ceux qui créent les conflits. En effet leurs compétences les prédisposent à comprendre 

l’autre et accepter la différence, de telle sorte qu’ils ne peuvent plus être les agents de 

conflits. Or, ce ne sont pas les groupes en conflits qui participent aux colloques sur le 

dialogue interreligieux comme précédemment exposé. Les vrais auteurs de conflits ne 

participent pas aux colloques sur le dialogue interreligieux et interculturel. 

Le contenu du dialogue interreligieux de type intellectuel est un autre facteur qui le 

disqualifie comme solution à la résolution du conflit. Car il est exclusivement cognitif et 

argumentatif. Dans le cas de notre étude, pour la population « non lettrée » la question 

religieuse est une question de cœur, relevant du sentiment. Pour les Vodunon par 

exemple, ils n’ont pas choisi leur religion, ils l’ont hérité et tout ce qui l’ébranle, touche 

à leur identité, leur histoire, les ancêtres et même le cosmos. Un tel conflit de 

dimension holistique ne peut pas se régler par raisonnement analytique. On pourra en 

 
 



 

7 
 

déduire que les dialogues interreligieux et les colloques ne peuvent que jouer un rôle 

« préventif » et non « curatif » de conflit. Il s’avère donc nécessaire de trouver une 

approche autre que celle de dialogue interreligieux des colloques pour régler le conflit 

religieux à la base. 

Deuxièmement, le chercheur a constaté que la tradition religieuse qui développe le 

dialogue interreligieux (le Catholicisme) est celle qui crée moins de conflits religieux, 

tandis que celle qui n’en parle pas (les Evangéliques) en est l’instigatrice. En effet, 

depuis Vatican II, l’Eglise Catholique a changé sa perception des religions du monde 

(Cf. Nostra Aetate, n°1-2 ; Lumen Gentium n° 16 ; Ad Gentes, n° 22), les religions 

traditionnelles africaines y comprises. En créant en 1964 un Secrétariat pour les non-

chrétiens, Paul VI inaugura l’ère de la réflexion sur les religions du monde qui sera 

poursuivie et approfondie par Jean-Paul II. Il affirmait dans sa première encyclique : 

« L'homme est la route première et fondamentale de l'Église », Coulon, Cf. Redemptor 

Hominis (1979), n° 14. Jean-Paul II renomma en 1988, le Secrétariat des non-

chrétiens qui devint le "Conseil Pontifical pour le Dialogue Interreligieux", dirigé par le 

cardinal Nigérian Arinze. Ce vaste champ de réflexion sur le dialogue, couplé de la 

stratégie holistique d’évangélisation du Catholicisme, favorise un contact paisible dans 

les différents champs de la mission catholique. La présence persuasive du 

Catholicisme fut marquée par la création des œuvres sociales, telles les centres de 

santé, les centres d’apprentissage pour les non scolarisés, les écoles, etc. C’est ainsi 

que les Catholiques créèrent la première école à Savalou, en pays Maxi, en 1908. 

Du côté des protestants, la naissance de la CETA/AACC (Conférence des Eglises de 

Toute l’Afrique ou en Anglais : All Africa Conference of Churches) en 1963 à Kampala 

en Ouganda a favorisé l’implication des églises membres dans le social, notamment 

la lutte contre l’injustice. Elle participe aujourd’hui à « la pérennisation de l’implication 

des Eglises aussi bien en faveur de la paix, de la justice sociale, de la bonne 

gouvernance que de la démocratisation » (CETA 2016 : 8). Il s’en dégage que s’il y a 

conflit interreligieux, entre le Christianisme et les RTA, cela ne peut provenir que de la 

branche des évangéliques, réunis au sein de l’AEA (Association des Evangéliques de 

l’Afrique). Il se pose alors la question de l’implication sociale des évangéliques, surtout 

de l’aile francophone qui est objet de la présente étude. Est-ce seulement son absence 

du social qui explique son instigation de conflits ? Ne peut-on pas aussi suspecter dans 

sa manière de faire la mission - mission de conquête, comme le rappelle Cédric 



 

8 
 

Mayrargue dans le journal « Libération » (2016, février) : « Cet évangélisme qui veut 

conquérir l’Afrique » - le germe du conflit ? Il s’agit d’un défi que les évangéliques 

devraient tenter de relever. 

Troisièmement, lorsqu’on considère le triste spectacle que celui du sombre tableau 

que présente notre monde aujourd’hui à l’an 2019, que Tévoédjrè (2017 : 3) décrit 

comme un monde des « morts, des blessés, et surtout une opinion internationale 

profondément remuée, traumatisée et toujours divisée : c’est le cas tous les jours en 

Israël, en Palestine, en Irak, en Syrie, en Afghanistan, en Somalie, au Nigéria, faisons 

court, dans toute la bande sahélo-sahélienne ». Et lorsqu’on met cette situation en 

équation avec tout ce qui a été investi, réalisé, suggéré comme la construction des 

centres, des maisons pour éduquer, former et expérimenter le dialogue sur la paix. Ou 

encore la tenue de différents colloques, symposiums, la chaire UNESCO sur les 

dialogues interreligieux et interculturel pour réfléchir, penser, produire et élaborer des 

recommandations et des programmes pour la paix et la sécurité. Le constat conduit à 

une inadéquation entre l’investissement et le problème à solutionner. Il se pose alors 

la question sur le rôle des dialogues interreligieux et interculturel. Autrement dit : les 

dialogues interreligieux et interculturels sont-ils la vraie voie de sortie des conflits 

interreligieux ?  

Chez les Catholiques, le dialogue interreligieux n’est pas utilisé comme une approche 

de résolution des conflits, surtout pas entre le catholicisme et les RTA. Pour eux, les 

RTA n’ont ni la consistance théologique, ni les représentants capables de mener un 

dialogue.  Mutombo Benoît le confirme dans la citation d’un texte de Secretariatus pro 

non-Christianis (1969 : 10) :  

Au lieu de s’attacher à un dialogue impossible avec eux (les groupes religieux 

africains), ne valait-il mieux les confier, comme par le passé, à la Mission de 

l’Eglise, celle du Service, celle de la Parole et celle des Sacrements, qui ont 

constitué traditionnellement les trois lieux et les trois moments de son approche 

des peuples ? – Quant au dialogue proprement dit, ne serait-il pas préférable de 

le réserver aux ensembles religieux avec lesquels il est possible, c'est-à-dire 

avec ceux qui possèdent des centres de vie spirituelle ou de recherche 

théologique, tels que monastères ou universités, où se trouvent les responsables 

avec lesquels on peut dialoguer ? » 



 

9 
 

Ensuite, Mons. B. Adoukonou (2010) met en exergue le rôle du dialogue interreligieux 

dans le catholicisme africain. Il est plutôt une stratégie d’évangélisation et un modèle 

de contextualisation du christianisme dans le contexte des RTA. Ainsi, les théologies 

d’inculturation et d’ecclésiologie se comptent comme les expériences du dialogue 

interreligieux en Afrique. 

Il en résulte que le conflit interreligieux entre christianisme et les RTA en Afrique 

francophone, n’incombe qu’aux Evangéliques car ils semblent en être les instigateurs. 

La résolution de ce conflit devient donc un défi qu’ils doivent relever. Sinon, les 

Catholiques ne le feront pas parce que leur stratégie d’évangélisation ne demande pas 

une « métonoïa » (changement) porteuse de crise qui aurait nécessité une méthode 

pour la solutionner. Ces derniers ne s’attaquent qu’aux conflits au niveau macro, c’est-

à-dire, aux dialogues œcuméniques ou les dialogues entre les religions instituées ou 

de traditions religieuses différentes. Malgré que leurs efforts à ce niveau n’aient pas 

apporté un changement substantiel, ils n’ont pas entrepris l’investigation à un autre 

niveau. Ainsi, la recherche de résolution du conflit interreligieux au niveau de peuple 

de « religions ethniques » (exemple, les Maxi) et le christianisme, laissée aux 

Evangéliques, semble s’accorder à un principe biblique qui encourage la recherche. 

En effet la Bible enseigne que « si vous êtes fidèle dans peu de choses, on vous 

confiera de plus grandes choses » (Matt 25 : 21, 23) et celui qui « veut diriger une 

église, doit apprendre à diriger sa propre famille » (1 Tim 2 : 4-5). Ceci signifie que si 

les Evangéliques arrivent à concevoir une stratégie de résolution de conflits 

interreligieux entre les peuples de « religions ethniques » et le christianisme (la plus 

grande des Grandes Religions, ou des religions du livre), cela pourra devenir une 

source d’inspiration au niveau macro. 

Il s’en suiit que les Evangéliques sont encouragés à s’engager dans la recherche d’une 

approche pertinente qui puisse, à la fois, régler les conflits qu’occasionnent leurs 

stratégies d’évangélisation et favoriser les recherches empiriques dans le domaine 

religieux africain.  Il faudra veiller à ce que l’approche ou le modèle apporte l’Evangile 

au cœur de la vision africaine du monde sans compromettre les valeurs chrétiennes 

et suffisamment bibliques pour que les peuples de « religions ethniques » deviennent 

des africains chrétiens artisans de l’amour. Car l’amour parfait bannit la crainte (1Jn 4, 

18). 



 

10 
 

1.2. Le problème de recherche 

A l’issue du processus d’identification du sujet de la recherche (§111), le chercheur se 

pose dans cette étude la question suivante : comment utiliser une expérience africaine 

comme cadre théorique dans la réconciliation en Afrique ? 

1.2.1. Questions spécifiques 

Pour traiter le problème principal, le chercheur va répondre aux questions spécifiques 

suivantes : 

1. Quel est le contexte socioculturel et anthropologique de l’ethnie ou du peuple 

Maxi en conflit ?  

2. Quels sont les enjeux socio-politico-religieux du Vodun au pays Maxi ? 

3. Quelles sont les stratégies d’implantation d’églises et d’accomplissement de la 

mission adoptées par les Eglises Evangéliques des Assemblées de Dieu au 

pays Maxi ? 

4. Quelles sont les causes et la portée du conflit interreligieux au pays Maxi ? 

5. Quelle est l’approche pratique du dialogue interreligieux au pays Maxi ?  

1.2.2. Justifications 

Pour l’étude, les justifications suivantes sont indispensables :  

1. Le contexte de la tradition orale est déjà un contexte de dialogue parce qu’il 

exige présence, celle de l’autre, afin que la communication ait lieu. Lorsqu’un 

conflit religieux intervient, il brise les fondements de base de la société et le 

rétablissement ne peut pas se faire par des relations épistolaires, ni par une 

tierce personne hors du contexte. Cependant une simple présence ne suffira 

pas. Il faut que l’agent réconciliateur jouisse d’une crédibilité manifestant une 

connaissance profonde des enjeux socio-anthropologiques pour atteindre son 

objectif.    

2. La communauté religieuse autochtone étant un peuple verbomoteur, ne 

possède donc aucun texte sacré qui permette de la découvrir de l’extérieur. 

Puis, sa religion, le Vodun, étant une religion symbolique, ritualiste, hiérarchisée 

et fermée, l’initiation se présente comme l’unique voie d’intégration. La capacité 

de connaitre le Vodun pour en formuler l’existence et la théologie, dépendra du 

niveau atteint dans la hiérarchie de son organisation. Parvenir au cercle fermé 

du sommet de la hiérarchie confère une telle capacité.  



 

11 
 

3. La communauté religieuse missionnaire développe, dans le contexte vodun, 

des stratégies d’évangélisation dont on ne peut véritablement comprendre les 

enjeux qu’en partageant leur vie quotienne. Et il faut intégrer la communauté 

pour être en mesure de décrire les enjeux desdites stratégies, telles que les 

membres les ont comprises et les appliquent. Un chercheur étranger à la 

dénomination pourrait intégrer la communauté par recommandation 

hiérarchique, mais il aura toujours besoin de travailler à son implication pour 

accéder au leadership.  

4. L’analyse objective et scientifique de la situation sera tributaire de l’observation 

et de l’implication du chercheur dans le contexte de la société et dans les deux 

communautés. Mais identifier les facteurs déclencheurs du conflit est le 

principal but de l’analyse. Puis il sera examiné la portée sociale, historique, 

théologique et biblique de la cause première. La solution issue de l’analyse fera 

l’objet de vérification biblique avant toute application. 

5. Puisque la démarche est « pratique-théorie-pratique » (Browning 2009), il 

faudra décrire tout le processus qui a conduit à la formulation de l’approche. 

C’est une théorisation de la pratique du dialogue interreligieux au pays Maxi.   

 

1.2.3.  Les délimitations 

Les délimitations du présent projet de recherche concernent la nature du dialogue, la 

typologie du dialogue interreligieux, la cible ethnique et la période de recherche.   

1.2.3.1.  La nature du dialogue étudié  

Le dialogue étudié ici n’est pas de nature politico-religieuse, mais exclusivement celui 

des religions. Dans ce cas, les spécialistes du dialogue interreligieux examinent 

souvent dans leur approche les deux formes de dialogue interreligieux que sont : le 

dialogue œcuménique et le dialogue interreligieux proprement dit. En effet selon Thom 

Sicking (2011), le dialogue œcuménique vise l’unité au sein d’une même tradition 

religieuse, qu’elle soit chrétienne, musulmane, hindouiste, ou autre. La présente étude 

de cas exclut cette approche car il s’agit de deux traditions religieuses très différentes. 

En outre, le dialogue œcuménique se situant sur le plan des religions instituées, le 

Vodun en est exclu. 



 

12 
 

L’étude de cas engageant les EEAD et le Vodun Xɛbyoso, relève donc véritablement 

du dialogue interreligieux.  

1.2.3.2.  La typologie du dialogue 

Jacques Levrat (2003/0927 : 36-40), un expert du dialogue, résume bien dans son 

livre, « La force du dialogue », les quatre types de dialogue : « le dialogue du vivre 

ensemble », « le dialogue d’engagement », « le dialogue intellectuel » et le « dialogue 

existentiel ». L'étude du dialogue entre les deux groupes cibles, ne peut pas concerner 

les deux derniers types de dialogue, car aucune réflexion théologique n’a été faite au 

préalable ni au niveau des EEAD, ni au niveau du Vodun Xɛbyoso. En effet, les deux 

types de dialogue concernés, « intellectuel » et « existentiel », nécessitent des 

théologiens de chaque groupe qui s’engagent dans le processus du dialogue. Ce qui 

n’existe pas pour le moment au niveau des deux groupes concernés. 

1.2.3.3. La cible ethnique 

La recherche se fait au niveau de l’ethnie Maxi pour des raisons linguistique, culturelle 

et historique. Etant natif Maxi, la langue et la culture ne constituent pas un obstacle 

pour l’intégration du chercheur. Le chercheur étant de ceux qui ont implanté des 

églises évangéliques dans la zone Maxi depuis les années 1980, le choix de la cible 

ethnique s’en trouve historiquement justifié.  

1.2.3.4.  Délimitation temporelle 

Les recherches ont couvert la période s’étendant de l’échec de la première tentative 

de résolution du conflit par le chrcheur en 2010 jusqu’à sa résolution en février 2017.  

1.2.4. Les définitions 

Cette section précisera le sens des mots tel que le chercheur le conçoit dans la 

présente étude. Il s’agit des mots suivants : dialogue, Vodun Xɛbyoso, tradition 

religieuse, palabre, religiosité, RTA, religion instituée, Région de Savalou, peuple 

Maxi, Assemblées de Dieu. 

1.2.4.1. Dialogue  

« Si celui qui est en face de moi ne me comprend pas ce n’est pas qu’il est bête, mais 

parce que moi je ne le comprends pas. Quand je l’aurai compris, je saurai me faire 

comprendre de lui » (Ampâté Bâ, cf. Levrat 2003/0927 : 8). Il s’agit du sens symbolique 

du mot dialogue dans le contexte africain. 



 

13 
 

1.2.4.2. Vodun Xɛbyoso  

Le Vodun Xɛbyoso dans la langue Maxi a plusieurs appellations : Xɛvieso ou Xɛvioso, 

et Xɛbieso ou Xɛbioso. Ce sont les quatre paronymes qui se résument en deux unités 

littéraires pour désigner la même divinité. Il s’agit d’une divinité dont l’analyse 

sémantique du mot va au-delà de la réalité connue et nommée en français par 

« tonnerre ». Pour Ananou (2014 : 46), « le Vodun Xɛbioso ne représente pas en soi 

le Principe cosmique déclencheur du feu, mais incarne le Principe cosmique 

transmetteur du Feu ». 

1.2.4.3. Tradition religieuse 

Le chercheur adopte ici la définition de Sicking : « J’entends par là l’identité commune, 

entre les diverses communautés ou religions instituées appartenant à une même 

famille. C’est cette tradition religieuse qui est le plus souvent concernée lorsque l’on 

parle de religion. La religion chrétienne est ainsi une tradition que les catholiques, les 

grecs orthodoxes, les orientaux orthodoxes (souvent oubliés !) ou les diverses 

dénominations protestantes ont en commun » (2004 : 49-60). 

1.2.4.4. Palabre :  

Selon Penoukou, la palabre « est un processus de dialogue élargi à la recherche d’un 

consensus permanent - mais toujours ouvert - et constructif. Ce dialogue par la palabre 

est d’autant plus impérieux que dans la vie d’une communauté, tout se passe 

ensemble : on mange, on boit, on danse, on éduque, on s’instruit et on s’initie à la 

sagesse ancestrale en un même lieu » (Institute for Interculturel Dialogue 2018 : 2). 

1.2.4.5. Religiosité :  

Pour Sicking, la religiosité « désigne les pratiques et coutumes religieuses, les 

croyances plus ou moins proches d’une ou de plusieurs traditions religieuses, sans 

que ceux qui les pratiquent se considèrent comme appartenant à une institution 

religieuse précise. Ce cas est bien décrit par la sociologue anglaise, Grace Davie, par 

la formule : « believing without belonging » : croire sans appartenir. On peut également 

ranger dans cette rubrique les pratiques empruntées à d’autres religions : méditation, 

recherche de guérison, recherche de prévision d’avenir, etc. » (2011 : 49-60). 

1.2.4.6. Religions Traditionnelles Africaines (RTA)  

Les Religions Traditionnelles Africaines (RTA) est la nomenclature scientifiquement 

reconnue par les théologiens, ethnologues et anthropologues pour désigner les 



 

14 
 

religions africaines. « Le terme de R.T.A. fut utilisé pour la première fois par Parrinder 

Goeffrey comme titre à un programme d’enseignement au Département des Etudes 

de Religion à l’Université d’Ibadan en 1947 (Walls 2014 : 12).  

1.2.4.7. La religion instituée   

La religion instituée est l’organisation que chaque religion se donne. « Il y a une 

autorité, un cadre juridique, des règles qui déterminent qui en est membre et comment 

on peut y entrer ou éventuellement en sortir. Ces institutions peuvent être très 

diverses, étendues ou restreintes. Certaines ont un caractère fortement national 

(l’Église arménienne, l’Église grecque orthodoxe de Grèce, l’islam chi’ite d’Iran ou 

l’islam wahhabite d’Arabie Saoudite). » (Sicking 2011 : 49-60). 

1.2.4.8. Région de Savalou  

Située au centre du Bénin, la commune de Savalou, la zone d’étude, a une superficie 

de 2674 Km2 et une population estimée en 2012 à 35 433 habitants. Elle est limitée 

au Nord par la Commune de Bantè, au Sud par la Commune de Djidja, à l’Est par la 

Commune de Glazoué et la commune de Dassa-Zoumè et à l’Ouest par la République 

du Togo.  

1.2.4.9. Le peuple Maxi 

Les Maxi sont de la même origine que les Ouémènou, les Gun, les Aïzo et les Fon, et 

forment ensemble, avec eux, l'aire culturelle Aja-Fon (Lespinay 1994 : 134). 

Territorialement ils occupent la région de Savalou et deux autres communes : Ouesse 

et Covè, réparties entre les départements du Zou et des Collines (Gogan M, Adjaho R 

2004 : 41-43). 

1.2.4.10. Assemblées de Dieu :  

Les Assemblées de Dieu (ADD), officiellement l’Association Mondiale des Assemblées 

de Dieu, sont un regroupement d'églises chrétiennes évangéliques de courant 

pentecôtiste, présent au niveau mondial. En 2015, le mouvement regroupait quelque 

67 millions de membres répartis dans plus de 366 105 églises et dans plus de 190 

pays au sein de l’Association mondiale des Assemblées de Dieu (World Assemblies 

of God Fellowship). C'est en juillet 1988 que l’Association mondiale des Assemblées 

de Dieu est créée à Springfield (Missouri), USA (Akibo 2008 : 15). 



 

15 
 

1.2.5. Les présuppositions 

 Le chercheur part de la définition selon Smith KG (2008 : 117), des 

« présuppositions » dans une thèse (ce « sont les choses que vous tenez pour 

acquises, que vous considérez comme évidentes, les vérités fondamentales sur 

lesquelles vous bâtissez votre étude. Vos présuppositions peuvent être vraies ou ne 

pas l’être »), pour formuler les trois suivantes : contexte d’écriture, tradition religieuse 

et théologie de référence.  

La première présupposition sur laquelle le chercheur fonde son étude est celle 

« d’écrire depuis le contexte traditionnel d’identité » et s’énonce comme suit : « Le 

cherccheur a pensé en langue Maxi, puis il a traduit en français ». Cette 

présupposition dépasse le problème que pose la diglossie. Gandonou l’explique 

mieux :   

 La diglossie » ou ce qu’on appelle encore le plurilinguisme. L’écrivain africain, 

dont le français par exemple n’est pas la langue maternelle, penserait dans sa 

langue avant d’« écrire dans la langue de l’autre ». Le romancier béninois 

Olympe Bhêly-Quenum nous fait par exemple cette confidence au sujet de ses 

difficultés dans ce domaine : « Il m’arrive, par exemple, d’être bloqué quand 

j’écris. Je ne trouve plus les mots français que je voulais employer, et auxquels 

se substituent obstinément des mots et des pensées fon ou yoruba là où 

certaines pensées ne veulent pas être traduites et véhiculées en langue 

française, ma langue de travail habituelle. (Gandonou 2002 : 123). 

Car il s’agit d’une transposition de système de pensée d’identité, symbolique et orale 

dans un système de pensée analytique, conceptuelle et écrite. Il se pose souvent le 

problème de communication et de compréhension. C’est pourquoi le chercheur 

expose, mais brièvement, les trois caractéristiques qui la déterminent. 

- La pensée d’identité et non d’identification : Panikkar R, dans « Pluralisme et 

culturalité », définit l’identification propre à la pensée analytique comme la 

méthode qui « consiste à classifier, à mettre des étiquettes qui servent à 

identifier. Et si nous ne classifions pas, nous ne sentons pas sûrs de nous ; c’est 

comme si, en perdant notre identification, nous perdons notre identité » (2012 : 

255). Chez le peuple verbomoteur, l’identité est intuitive et subjective, elle 

renferme en soi sa propre identité. C’est pourquoi elle ne se définit pas à partir 



 

16 
 

de l’extérieur et par classification. La conscience de l’identité est ineffable, elle 

ne se dit qu’au travers d’histoire, celle du père, du grand-père, du clan ou de 

l’ethnie.  Cette dernière ne s’exprime pas seulement par l’histoire ou la langue, 

mais aussi par les rythmes et les gestes. 

- La connaissance est symbolique et non conceptuelle. Il n’existe presque pas 

d’attribution d’une connaissance à un auteur individuel chez le peuple 

verbomoteur. Ainsi, la connaissance symbolique se fonde sur la participation, 

sur l’expérience et sur l’intuition totale que le groupe accorde à l’objet ou la 

réalité expérimentée. C’est pourquoi le symbole n’a pas du sens au-delà du 

sujet pour lequel le symbole est symbole. Ceci explique pourquoi c’est de 

l’intérieur de la communauté qu’on peut accéder au sens du symbole. Car il 

s’agit d’un contexte où la rationalité est plurielle (Le colloque qu’a dirigé Paulin 

Hountondji 2007 sur « La rencontre des rationalités » a permis de comprendre 

les différentes formes de rationalités dans la pensée africaine. L’irrationalité a 

aussi sa rationalité selon Coovi Houédanou qui définit les « sciences occultes 

» comme « l’âme de la rationalité africaine » (p. 203)) et la pensée, sphérique. 

- L’oralité ou la valeur et la dignité de la parole parlée. Le peuple est verbomoteur 

parce que c’est la parole « parlée » et non la parole écrite qui porte sa pensée 

et la transmet. Mais la parole n’est pas que l’émission du son chez le peuple 

verbomoteur. Les gestes (grâce à l’« anthropologie du geste », Jousse a ouvert 

un chemin pour la découverte de nouvelles lois et méthodes pour le décryptage 

et l’analyse du « Style oral rythmique et mnémotechnique chez les 

Verbomoteurs), et les rythmes en constituent le second déterminant qui porte 

et transmet la pensée. Il faut appartenir au contexte pour pouvoir décrypter ces 

« écrits parlés », langages, gestes et rythmes parce qu’il n’existe aucune école 

pour s’y instruire.  

Cette description permettra de comprendre le style et le langage du chercheur. Ils sont 

tributaires de sa « présupposition précédente » et son souci a été de faire comprendre 

le message de la thèse à partir du système verbomoteur, en utilisant son mode de 

pensée sphérique. 

Tradition religieuse : Le chercheur se réclame de la tradition des Evangéliques 

d’Afrique qui confessent l’autorité de la Bible en matière de foi et d’éthique. La 

théologie doit être biblique. Le chercheur est attaché aux positions partagées par les 



 

17 
 

évangéliques sur les questions d’auteur, d’authenticité, de date et de rédaction des 

livres bibliques qui lui servent d’évaluation et de guide dans la présente étude. 

Théologie Africaine : Toute théologie, pour atteindre son objectif dans un milieu donné, 

doit s’exprimer et s’incarner culturellement. En ce sens la théologie en Afrique doit être 

africaine pour parler aux Africains. Une telle théologie doit se faire dans les langues 

africaines d’abord, puis dans un langage concret qui utilise des catégories 

compréhensibles aux destinataires. Elle doit être simple et profonde ; mais aussi et 

surtout biblique. Son enracinement biblique est le fondement du dialogue qu’elle peut 

et doit entretenir avec l’activité théologique de l’Eglise globale de Jésus-Christ. 

Dans la présente étude, l’analyse sotériologique émane exclusivement de celle de la 

communauté missionnaire des Eglises Evangéliques des Assemblées de Dieu du 

Bénin (celle du chercheur n’entre pas en ligne de compte ici).  Par contre, l’exploitation 

des textes bibliques s’appuie sur une approche africaine de lecture de la Bible. 

1.2.6   Valeur de l’étude 

La proposition de la Méthodologie Africaine du Dialogue InterReligieux (MADIR) a aidé 

les groupes religieux en conflit. Les cadres Maxi en bénéficieront, de même que les 

théologiens africains francophones.  

1.2.6.1. Une approche de réconciliation des groupes religieux à la base. 

Lorsque le chercheur a été interpelé en 2010, ce sont des familles entières qui étaient 

divisées et en conflits ouverts. Les chrétiens Maxi convertis au christianisme 

évangélique étaient sous menace permanente. Et les Vodunon et Hunnon se sentaient 

offensés, abreuvés d’insultes, identifiés comme démons et même le diable en 

personne. Après sept ans de processus de dialogue, ces différents groupes ont connu 

la réconciliation et la paix. Sans passer par le débat théologique, il a été question de 

faire le dialogue par un autre chemin : « l’identité ethnique comme base du dialogue 

et l’histoire culturelle pour établir la confiance mutuelle ». La paix est revenue et 

plusieurs familles se sont réconciliées. 

1.2.6.2. Une ébauche de l’histoire, de la culture et la religion au Pays Maxi 

La capitalisation de l’expérience de réconciliation et sa formalisation par des écrits 

donneront aux cadres Maxi des documents scientifiques sur l’ébauche de l’histoire, la 

culture et la religion. En effet les dialogues avec chaque groupe séparément ont 



 

18 
 

d’abord commencé par la réactualisation de l’identité ethnique et de l’histoire Maxi 

depuis l’origine de l’ancêtre éponyme. Cette compilation des recherches pourra servir 

comme documents primaires sur lesquels la génération montante pourra bâtir l’histoire 

complète des Maxi.  

1.2.6.3. Nouvelles approches théologiques de faire la recherche  

Chaque théologien du monde francophone africain est pris entre l’étau de sa propre 

tradition religieuse et le christianisme qu’il a étudié dans les facultés. Il est donc par 

son identité dans une tension de dialogue interreligieux, qu’il en soit conscient ou non. 

Ayant reçu par sa formation théologique une approche ou méthode de recherches 

documentaires ou exégétiques, la méthodologie proposée par le chercheur lui offre 

une approche pour les recherches empiriques dans le domaine religieux africain ou 

dans tout contexte d’oralité. 

La découverte et l’utilisation de l’anthropologie du geste de Marcel Jousse dans la 

méthodologie est l’intégration d’une approche scientifique dans l’étude de l’oralité. Les 

religions et croyances relevant exclusivement de l’oralité, la méthode du chercheur se 

présente comme l’un des instruments efficaces pour la recherche de la théologie 

africaine. 

1.3. Le plan de la recherche 

Cette étude se veut un travail méthodologique dans le domaine du dialogue inter - 

religieux. Le plan de la recherche est donc la présentation de ce modèle africain et sa 

vérification dans un contexte d’oralité. Ainsi, dans cette section il sera exposé 

premièrement, la structure, c’est-à-dire les différentes phases du modèle et leur 

application dans le contexte Maxi. La deuxième partie sera consacrée à la présentation 

de cette méthodologie qui sous-tend la recherche. 

1.3.1. La structure de la recherche 

La démarche dans cette étude s’inscrit dans le domaine du dialogue interreligieux au 

pays Maxi dans le département des Collines au centre-nord du Bénin. La résolution 

du conflit a exigé trois phases (entendu comme « période incluse dans le déroulement 

(d’un processus) » (Encarta 2009)) qui composent la structure de la recherche. La 

première phase ou phase préparatoire a décrit tous les prépartifs pour l’acquisition des 

prérequis théorico-pratiques au dialogue. C’est le chapitre d’intoduction qui rend 

compte de cette phase et présente la méthodologie qui sera appliquée.   



 

19 
 

La deuxième phase ou phase de la recherche proprement dite, commence depuis 

l’implication du chercheur sur le terrain de la recherche jusqu’à l’aboutissement de la 

réconciliation. Ce sont les chapitres 2,3 et 4 qui rendent compte des résultats de cette 

phase. Le chapitre 2 qui décrit la première étape de cette phase, permet de 

comprendre comment l’immersion du chercheur au sein de la communauté Maxi lui a 

permis d’analyser et de comprendre la société, la culture et l’homme Maxi pour être 

en mesure d’ébaucher l’histoire, la sociologie, l’anthropologie, la linguistique et le 

rythme Maxi. Le chapitre 3 qui décrit la deuxième étape de cette phase, permet de 

comprendre comment l’initiation du chercheur au Vodun Xɛbyoso, lui a permis 

d’analyser et de comprendre les religions au pays Maxi pour être en mesure de décrire 

le Vodun de l’intérieur, son histoire, son identité, le processus de son organisation et 

sa fonction au pays Maxi. Le chapitre 4 qui décrit la troisième étape de cette phase, 

permet de comprendre comment l’intégration du chercheur dans les EEAD est si 

profonde qu’il accède à toutes les données lui permettant d’ébaucher l’histoire et 

l’organisation de l’Eglise EEAD, de décrire les stratégies d’évangélisation et d’exposer 

la sotériologie, telle qu’elle est comprise et vécue par ces fidéles chrétiens au pays 

Maxi. 

La troisième phase  ou la phase de formalisation, concerne les analyses, les 

descriptions et les formulations. Ce sont les chapitres 5,6 et 7 qui rendent compte de 

ces trois éléments constituant l’ensemble de la formalisation. Le chapitre 5 qui décrit 

la première étape de cette troisième phase, analyse la situation à partir des données 

pour développer les facteurs bibliques, historiques et socioculturels du conflit. Et c’est 

dans les Ecritures qu’a été trouvée la solution, dans le modèle de Christ. Car Christ 

n’a pas seulement réconcilié le monde avec Dieu, mais il a aussi enseigné et laissé un 

modèle d’amour basé sur le dialogue. Le chapitre 6, la deuxième étape de cette 

troisième phase, décrit quant à lui, comment le dialogue s’est réellement passé au 

pays Maxi. L’application des six premières étapes de MADIR est exposée à partir de 

leur histoire concrète. Le chapitre 7 qui décrit la troisième étape de cette troisième 

phase,  formule les leçons apprises, les défis rencontrés, les éléments à profondir et 

les avantages et perspectives de MADIR. 

Notre étude aura donc la structure présentée dans le tableau ci-après :  

 



 

20 
 

Tableau n°1 : Structure de la recherche 

PHASE CHAPITRE TITRE 

Phase 1 
(préparation) 

Chapitre I Introduction, présentation de MADIR 

Phase 2 
(exploration) 

Chapitre II 
Analyse du contexte socioculturel et 
anthropologique du peuple Maxi 

Chapitre III 
Le peuple Maxi et ses religions : vers une 
description 

Chapitre IV  
Stratégies d’implantation et de mission des Eglises 
Evangéliques des Assemblés de Dieu au pays Maxi 

Phase 3 
(formulation) 

Chapitre V 
Analyse des causes et de la portée du conflit 
interreligieux au pays Maxi 

Chapitre VI 
Approche pratique du dialogue interreligieux au 
pays Maxi 

Chapitre VII Conclusion Générale 

Source : Les présents travaux, 2019. 

 

1.3.2. La méthodologie de la recherche 

La Méthodologie Africaine de Dialogue InterReligieux (MADIR) est une approche de 

dialogue interreligieux que le chercheur propose pour faire le dialogue dans les 

communautés africaines à la base. Cette proposition s’est imposée à lui parce qu’il 

n’existait pas une approche qui prenne en compte les contextes, les données 

socioculturelles et anthropologiques propres au peuple verbomoteur. Il sera donc 

exposé dans une première section, MADIR et les sept étapes qui la composent. Puis, 

dans une deuxième section, l’outil de collecte de données le plus approprié pour 

l’application de la méthode sera décrit. Et enfin, les méthodologies des différents 

chapitres vont clore le présent chapitre. 

1.3.2.1.  Proposition d’une approche : MADIR 

MADIR est une méthodologie de recherche emprique relevant d’un système de 

recherche qualitative, s’inspirant de certaines caractéristiques exposées par John 



 

21 
 

Creswell (2009) dans son livre : « Research Design. Qualitative, Quantitative, and 

Mixed Methods Approaches ». L’objectif de MADIR est double. Comme toute 

recherche qualitative dont le but premier est de collecter des données d’analyse pour 

solutionner un problème, MADIR vise un second objectif qui est pratique, celui de 

découvrir un contexte, un peuple, une culture et surtout un problème relationel. Car sa 

concrétisation n’est pas que la production d’un document de recherche, mais c’est 

surtout le rétablissement de liens ethniques brisés. Le développement des sept étapes 

qui constituent MADIR, sera précédé d’un bref exposé sur les six caractéristiques 

principales qui la fondent. 

1. Les principales caractéristiques de MADIR 

MADIR est une approche de recherche exploratoire car il n'y a généralement pas 

d'hypothèse à tester. Mais elle recherche plutôt une nouvelle compréhension des 

réalités socio-ethnologiques. Le chercheur exposera les six principales 

caractéristiques qui la fondent et qui sont inspirées des travaux de Creswell (2009), 

qu’il a contextualisées. MADIR est donc un outil de recherche ethnographique 

d’approche qualitative spécifique. Elle se réalise dans un cadre naturel de vie où les 

participants constituent la centralité de la recherche. Dans MADIR, le rôle du chercheur 

est fondamental et spécifique car il travaille sur les données d’analyse significatives 

que sont l’identité ethnique et l’histoire culturelle. 

a) MADIR : un outil de recherche ethnographique. 

L'ethnographie est « une stratégie d'enquête dans laquelle le chercheur étudie un 

groupe culturel intact dans un environnement naturel sur une période prolongée en 

recueillant principalement des données d'observation et d'interviews (Creswell, 

2007b). Le processus de recherche est flexible et évolue généralement en fonction du 

contexte et des réalités vécues sur le terrain (LeCompte & Schensul, 1999) » (Creswell 

2009 : 13). L’aspect descriptif de l’ethnographie, indispensable pour l’analyse et la 

compréhension du problème d’étude est doublé de l’objectif d’intégration culturelle 

ayant pour finalité l’identification ethnique. C’est cette identification du chercheur au 

peuple de sa recherche qui fait que MADIR est une approche de recherche qualitative 

spéciale. 

b) MADIR : une approche qualitative spéciale  



 

22 
 

La spécificité de MADIR est ce que Creswell désigne par « le paradigme de la 

recherche qualitative ». Cette dernière a pour but «de comprendre une situation 

sociale, un événement, un rôle, un groupe ou une interaction sociale particulier (Loke, 

Spirduso et Silverman, 1987). Il s’agit en grande partie d’un processus d’investigation 

où le chercheur comprend progressivement un phénomène social en comparant, en 

reproduisant, en cartographiant et en classant l’objet de l’étude (Milles & Huberman, 

1989), ce qui implique une immersion dans la vie quotidienne du lieu choisi d’étude. 

Le chercheur entre dans le monde des informateurs et, à travers une interaction 

continue, cherche les perspectives et la signification des informateurs (Creswell 2009 : 

194). Les deux aspects consistant en l’immersion et la découverte des perspectives et 

significations des informateurs, dans le cas de MADIR, exigent une compétence 

linguistique incontournable. En effet, l’immersion nécessaire pour saisir les 

perspectives et la signification des données d’un peuple verbomoteur ne peut se 

réaliser que lorsque le chercheur est en mesure de dialoguer au sens linguistique, ce 

qui lui permet d’interagir efficacement avec ce peuple. C’est ce paradigme linguistique 

qui fait la spécificité de la présente approche. Une compétence bilinguistique suffit 

lorsqu’il s’agit d’un seul peuple ou ethnie. Mais lorsque MADIR doit s’appliquer dans 

un contexte de plus d’une langue (deux peuples ou ethnies différentes sur le plan 

linguistique), cela requérira du chercheur une compétence linguistique égale au 

nombre de langues plus un. C’est-à-dire que le chercheur doit pouvoir parler la langue 

de chaque ethnie concernée par la recherche en plus de la langue du compte rendu 

de la recherche. Car la compréhension d’une situation sociale, un événement, un rôle, 

un groupe ou une interaction sociale particulière par le chercheur, ne peut jamais se 

réaliser avec profondeur par l’interposition d’un interprète. Il s’en suit que la maîtrise 

de la « langue du peuple de la recherche » est incontournable.  

Un autre élément qui confère à MADIR une spécificité est le cadre naturel de la 

recherche. 

c) MADIR et le principe du cadre naturel de la recherche 

Les éléments dont l’ensemble désigne le cadre naturel de la recherche sont, le terrain 

ou site naturel de vie du peuple de la recherche, l’absence d’usage de laboratoire pour 

la recherche et enfin, le banissement d’instruments (questionnaires ou autres à 

complèter par des informateurs). Le premier élément indique qu’il s’agit de 



 

23 
 

l’environnement où vit le peuple concerné. Et MADIR est applicable prioritairement au 

monde rural bénéficiant d’une certaine homogénéité linguistique, culturelle et 

religieuse. Le second élément stipule que la recherche ne peut pas se faire en dehors 

de ce cadre naturel de vie ou créer un environnement ou un système particuier à 

l’intérieur dudit cadre naturel. Le peuple verbomoteur étant très sensible et suspicieux, 

toute interférance à leur cadre de vie détournerait des réalités à analyser. 

Corollairement à ce deuxième élément, le troisième élément indique que tout 

instrument de collecte d’information (comme questionnaire) qui s’interposerait entre le 

chercheur et le peuple, aurait la même conséquence que celle sus mentionnée. La 

rencontre du peuple objet de la recherche dans son cadre naturel de vie est une 

recommandation non négociable pour l’application de MADIR. Creswell confirme cet 

aspect de la recherche qualitative quand il dit que « les chercheurs de la recherche 

qualitative désirent collecter des données sur le terrain, sur le site où les participants 

vivent le problème ou le problème étudié. Ils n'amènent pas les individus dans un 

laboratoire (situation artificielle) ou n'envoient généralement pas d'instruments à 

compléter. Ces informations rapprochées recueillies en parlant directement aux gens 

et en observant leur comportement sont une caractéristique majeure de la recherche 

qualitative. Dans un contexte naturel, les chercheurs ont une interaction face à face 

au fil du temps » (Creswell 2009 : 175). Après le respect du principe du cadre naturel 

de la recherche, MADIR met au centre de la recherche les participants que constitue 

le peuple ou l’ethnie. 

d) MADIR et le principe des participants au centre de la recherche 

La compréhension ou la signification que les participants accordent au problème en 

étude fonde la centralité du sens des données de MADIR. En effet, « dans l’ensemble 

de la recherche qualitative, le chercheur reste concentré sur l’apprentissage du sens 

que les participants ont du problème. Pas le sens que le chercheur apporte à la 

recherche, ni ce que les écrivains expriment dans la littérature » (Creswell 2009 : 175). 

Dans le cas de MADIR, ce n’est pas le chercheur qui détermine l’échantillon, mais ce 

dernier émerge des différents niveaux de structuration sociétale. Et comme chez le 

peuple verbomoteur, la représentation du peuple obéit à des régles sociétales 

(hiérarchie fonctionnelle), c’est à la communauté que revient le droit de désigner ses 

représentants. Avec MADIR, on dénombre plusieurs catégories d’échantillons. La 

première est issue de l’ethnie et les autres des communautés antagonistes.  



 

24 
 

Pour en revenir aux sens des données, Creswell signale que « dans cette situation, le 

chercheur cherche à établir la signification d'un phénomène du point de vue des 

participants » (p. 16). Cependant, il est nécessaire de préciser que le contexte qui 

fonde MADIR, montre que la signification d’un phénomène, d’une situation ou d’un 

problème provient de l’élaboration du groupe, de la communauté et non des individus 

de cette dernière. 

Et le moyen d’accéder à cette signification constitue l’une de particularités de la 

recherche qualitative mise en exergue par Creswell qui l’exprime de la manière 

suivante : « un des éléments clés de la collecte de données de cette manière consiste 

à observer les comportements des participants en s’engageant dans leurs activités » 

(Creswell, 16). Ainsi, la collecte d’informaiton se présente sous une forme inhabituelle : 

« s’engager dans les activités que fait la population d’étude ». Il ne s’agit pas d’une 

approche d’enquête-questionnaire, mais d’une qui appelle à vivre les réalités de la 

population d’étude pour apprendre de leur vécu le sens du problème étudié. Dans le 

cas de MADIR, l’objectif de cette implication dans les activités du peuple est double. 

Le premier consiste à accéder à la signification du problème telle que le peuple le 

conçoit. Le second, très spécifique à notre approche, consiste à s’identifier au peuple. 

Il s’agit d’un moyen d’établir une certaine confiance entre le chercheur et le peuple au 

point où ce dernier puisse se soumettre aux recommandations du premier. Ce dernier 

élément met en lumière l’importance du rôle du chercheur dans MADIR. 

e) MADIR : prépondérance du rôle du chercheur  

L’importance de la personne du chercheur dans MADIR est mise en exergue par 

Creswell dans l’assertion que « les chercheurs dans l’approche qualitative, sont ceux 

qui rassemblent réelement les informations et qui ne tentent pas d’utiliser ou de 

s’appuyer sur des questionnaires ou des instruments développés par d’autres 

chercheurs » (Creswell 2009 : 175). Cette importance du chercheur se justifie par le 

fait que la recherche qualitative est une recherche interprétative qui exige l’implication 

du chercheur dans une expérience soutenue et intensive avec les participants. « Cela 

introduit une série de problèmes stratégiques, éthiques et personnels dans le 

processus de recherche qualitative (Loke et all. 2007) ». Et Creswell fait la critique que 

les chercheurs « identifient explicitement par réflexe leurs valeurs fondamentales et 

leurs antécédents personnels, tels que le sexe, l’histoire, la culture et le statut 



 

25 
 

socioéconomique qui peuvent influencer leurs interprétations formées au cours d’une 

étude » (Creswell, p. 175). Et pour que le chercheur, dans le contexte de MADIR, ne 

biaise pas ses interprétations, il doit jouir des compétences communicationnelles 

propres au site de la recherche. L’histoire, la culture et les valeurs fondamentales du 

chercheur doivent s’apparenter à celles de ceux du contexte d’étude. Particulièrement 

la compétence linguistique favorise l’arrimage entre son identité et celle du peuple 

d’étude.  

 En conséquence, l’importance du rôle du chercheur dans le cas de MADIR s’exprime 

par le double ojectif de la recheche qualitative que constitue d’une part, la collecte de 

données à analyser et d’autre part, l’intégration communautaire du chercheur. Ce 

deuxième objectif oriente sur les données principales à examiner.  

f) MADIR : se focaliser sur les données principales de l’identité ethnique et de 

l’histoire culturelle. 

Creswell rapporte les quatre éléments que Miles et Huberman (1999) ont identifiés 

pour la recherche sur site : « le cadre (où la recherche aura lieu). Les acteurs (qui 

seront observés ou interviewés). L'événement (ce sur quoi les acteurs seront observés 

ou interviewés), et le processus (la nature évolutive des événements organisés par les 

acteurs dans l'environnement) » (Creswell 2009 : 178). La spécificité de MADIR se 

trouve au niveau de l’évènement qui peut être un conflit ethnique. Mais dans ce cas, 

ce n’est pas le phénomène conflit qui sera observé ou étudié, car il s’est déjà passé et 

la recherche se focalisera sur comment réparer les conséquences qu’il a occasionné. 

Ceci relève que « les acteurs » (deuxième élément) ne seront pas observés ou 

interviewés par rapport au phénomène conflit, mais plutôt par rapport à ce que le conflit 

a produit en leur sein et comment y remédier pour rester fidèle à la recherche 

qualitative.  

La principale conséquence du conflit est l’effritement du corps social. Et pour mettre 

en exergue les éléments et les personnes susceptibles d’en être affectés chez le 

peuple verbomoteur, le chercheur reporte dans les lignes qui suivent, la description 

qu’en font Segurola et Rassinoux dans le contexte Maxi où le corps social est nommé 

« Akɔ ». « Le Akɔ nomme, en fait, toute une structuration socio-identitaire. C’est 

pourquoi il sert à désigner : le regroupement parental le plus large ; il comprend les 

gens unis dans le culte d’un même ancêtre réel ou mythique. Un akɔ peut comprendre 



 

26 
 

plusieurs hɛnnu : collectivités familiales. Un hɛnnu (famille au sens large) comprend 

plusieurs xwéta ou foyers. Xwé désigne le ménage composé du mari, de ou des 

épouses, des enfants, des neveux et, parfois, des serviteurs » (2000 : 40, cf. Ananou 

2019 : 46). Dans le cas d’un conflit, c’est ce corps social qui est affecté et se retrouve 

scindé en deux groupes désunis. Alors, l’évènement à observer dans MADIR est 

l’identité ethnique (commune aux deux groupes séparés) et la restauration du vivre 

ensemble entre-temps perturbé par le conflit. Lorsque la raison de cette perturbation 

est d’origine religieuse, la culture (qu’ils ont ensemble et qu’ils pratiquent dans la vie 

de tous les jours) se présente comme le moyen d’initier le dialogue. L’UNESCO la 

définit en ces termes: « La culture, dans son sens le plus large, est considérée comme 

l’ensemble des traits distinctifs, spirituels et matériels, intellectuels et affectifs, qui 

caractérisent une société ou un groupe social. Elle englobe, outre les arts et les lettres, 

les modes de vie, les droits fondamentaux de l’être humain, les systèmes de valeurs, 

les traditions et les croyances » (UNESCO : Déclaration de Mexico, 1982).  

Pour entreprendre la restauration, on pourrait initier la reconstitution de l’histoire de 

l’ethnie. Subséquemment, la recherche historique agira sur la capacité d’adaptation à 

son cadre social, culturel et traditionnel pour se rappeler son identité ethnique héritée 

qui ne saurait se perdre. Une telle recherche historique confèrera à la culture le 

fondement de la construction sociale, la mise en branle d’un réseau de significations 

constamment négociées par les acteurs sociaux. Elle représentera un espace 

d’interactions qui n’assure pas seulement l’observation mais s’implique à fond dans 

l’interprétation afin d’approcher les communautés dans leurs diversités.  

C’est pourquoi MADIR adopte comme données principales d’observation et d’analyse, 

l’identité ethnique comme base de dialogue et l’histoire culturelle comme moyen pour 

rétablir la confiance mutuelle. Il faut noter que cette recherche de restauration de 

l’identité ethnique inclut des recherches en ethnomusicologie car la musique participe 

à l’identité ethnique. Pour Bonte P et Izard M (2016 : 248)   la musique est « considérée 

comme fait social (usages, fonctions, représentation) ». Le chercheur devra acquérir 

une certaine compétence dans ce domaine, il lui faudra une connaissance pratique, 

au moins, du rythme populaire, de la culutre.  

Ce sont ces six caractéristiques qui fondent MADIR et permettent de la comprendre 

dans les sept étapes qui assurent sa réalisation. 



 

27 
 

2. Les sept étapes de MADIR 

Il s'agit d'un type de recherche exploratoire car il n'y a généralement pas d'hypothèse 

à tester, mais plutôt une nouvelle compréhension à développer du lien entre les 

données d’analyse, le peuple d’étude et le chercheur. Cependant, chacune des sept 

étapes de l’approche, s’appuie sur des travaux d’experts qui leur prêtent un soutien 

scientifique. La première étape de MADIR se construit à partir desdits travaux sur le 

dialogue. 

Etape 1 : Revue des travaux scientifiques sur les dialogues culturel et interreligieux 

Que disent les experts ? 

Cette étape examine les travaux des experts sur le dialogue. Elle correspond à une 

revue littéraire dans les autres methodes de recherche. Le chercheur doit se 

familiariser avec les travaux de ces experts avant d’entreprendre sa propre recherche 

de terrain. Les grands domaines inévitables à explorer sont la typologie du dialogue, 

ses objectifs, sa nature et les différentes approches africaines d’échanges, surtout les 

palabres et leurs ramifications. Tout chercheur devra en maitriser le socle composé 

des quatre types du dialogue : le dialogue de la vie, le dialogue d’engagement, le 

dialogue intellectuel et le dialogue existentiel, exposés par Levrat J. (2003) dans La 

force du dialogue. Il s’agit d’une connaissance de base qui constitue un outil d’examen 

et d’évaluation dans ledit domaine. De cette base, le chercheur construira les autres 

éléments issus des réflexions de certains grands spécialistes du dialogue que sont, 

(pour ne citer que quelques incontournables) :  

Raimon Panikkar, qui a développé la dimension du dialogue « intra-religieux », qu’il a 

tiré de ses expériences de dialogue : « Christian-Hindou », « Christian-Bouddhiste » 

et « Christian-laïciste ». Ses thèses sur l’interculturalités (Panikkar 2012, Pluralisme et 

interculturalité), couplées au dialogue « intra-religieux » et l’expérience « Cosmo 

theandrique » (Panikkar 2013, Vision trinitaire et cosmothéandrique : Dieu-Homme-

Cosmos 2013), sont indispensales pour toute recherche sur le terrain. Grâce aux 

travaux de Sicking T (2011), le chercheur découvre les terminologies appropriées sur 

le dialogue, la différence entre dialogue œcuménique, dialogue interreligieux et 

dialogue syncrétiste. Chez Basset JC (1994), dans Le dialogue interreligieux, histoire 

et avenir, tout chercheur découvrira l’approche non confessionnelle mais 



 

28 
 

phénoménologique et herméneutique du dialogue. C’est lui qui met en exergue les 

trois types de dialogue exprimés en concepts de : « exclusive », « inclusive » ou « 

syncrétiste ». L’étude récente de cas de dialogue à consulter dans le contexte africain 

francophone, est celle de Saha Tchinda (2017), dans Le dialogue interreligieux 

contemporain, où il fait une étude interreligieuse chez les Bamilékés du Cameroun. 

Enfin, toute recherche dans le domaine de dialogue interreligieux en Afrique ne saurait 

être entreprise sans une revue littéraire sur la « palabre africaine » et mieux, une étude 

préliminaire contextuelle de la palabre et ses différentes ramifications. Le chercheur 

gagnerait en compétence en participant à des colloques, des symposiums sur le 

dialogue culturel et interreligieux. La pratique dans des centres ou des structureles 

expérimentales du dialogue serait un atout supplémentaire pour toute recherche dans 

le domaine du dialogue interreligieux. 

Etape 2 : Description socioanthropologique de l’ethnie 

Quel est le peuple/ethnie/groupe à étudier ? 

Cette phase de l’étude fournira une description socioculturelle et anthropologique du 

peuple, ethnie ou groupe en étude. La description peut exploiter la littérature existante, 

mais elle doit impliquer une recherche qualitative. Car le chercheur doit établir une 

relation avec le champ de la recherche à tel point qu’il pénètre, lui-même, la vision du 

monde du peuple ou du groupe. Et comme la vision du monde « est le spectre par 

lequel les êtres humains perçoivent la réalité qui émerge dans la conscience en termes 

de croyances et buts » (Wright 1997 : 38), la présentation du chercheur doit mettre en 

relief l’interaction dynamique entre les composants de la vision du monde que sont, la 

culture, la religion, la théologie, l’imagination et la mythologie. L’approche de recherche 

qui permettra d’atteindre cet objectif que suggère cette étape, est celle de Browning 

qu’il faut modifier au besoin pour répondre à la spécificité de la recherche. Résumons 

la partie de l’approche de Browning qui peut servir à cette étape. 

Pour la théologie pratique stratégique, Browning (A Fundamental Pratical Theology, 

Descriptive and Strategic Proposals 1996), propose de considérer cinq « dimensions » 

ou « niveaux » d'enquête pertinente à une théologie pratique et stratégique : la vision, 

l’obligation, la tendance ou le besoin, la question environnementale ou sociale et la 

règle ou le rôle. Les deux premiers se réfèrent à des idées théologiques et éthiques. 

Browning explique leur relation avec une image mixte : la théologie est « l’enveloppe 



 

29 
 

extérieure » et l'éthique, le « noyau interne » de la théologie pratique stratégique (Smith 

2010 : 161). La théologie ne doit pas être considérée comme uniquement chrétienne, 

les croyances des peuples (par exemple le Vodun au Bénin) ont aussi une théologie 

que la recherche permettra de mettre en relief. Puisqu’il s’agit de la description d’un 

peuple, Richard Osmer (Pratical Theology. An Introduction, 2008), dans la tâche 

descriptive de sa méthodologie suggère que le « chercheur peut inclure, le cas 

échéant, une recherche narrative, une étude de cas, une recherche ethnographique, 

une recherche phénoménologique ». La recherche ethnographique s’avère 

indispensable au niveau de cette étape de l’approche puisqu’elle constitue comme dit 

Kaïser (2008 : 7), « la science qui étudie les modes de vie des populations humaines… 

On entend par mode de vie tout ce qui est nécessaire et utilisé pour organiser et 

prendre son existence en main ». Une recherche ethnographique est une bonne 

préparation pour l’examen et la formulation d’une religion africaine. 

Etape 3 : Une formulation religieuse africaine 

Que dit la religion dominante du peuple ? 

Cette étape peut correspondre à l’étape 2 (Cf. document de SATS : Research 

Methodologies, Browning Methodology, Step 2 « Historical Theology », p. 9) de 

l’approche de Bronwing où la question : « que dit le christianisme ? » (Ecriture et 

théologie), est réorientée sur la réligion du peuple d’étude. Si Browning y situe les 

disciplines traditionnelles de l'histoire de l'église, de la théologie historique et de la 

théologie biblique, c’est parce que le christianisme a la Bible, qui sert de référence et 

qui favorise toutes ces disciplines. Dans un contexte de l’inexistence d’une telle 

référence scripturaire, le chercheur a la responsabilité de produire la référence 

religieuse. L’étape est donc empirique et nécessite une recherche dont le point de 

départ se trouve dans la pertinente remarque du professeur Mulaga-gwa-Cikala qui a 

signalé la distinction qu’il convient de faire quand on considère la vie religieuse de 

l’Africain : « On pourrait ramener à trois chapitres les croyances et manifestations 

religieuses des Bantu et des Négro-Africains en général : 1. Les croyances et pratiques 

parareligieuses ou marginales. C’est-à-dire la magie, la sorcellerie et la divination. 2. 

Le culte des ancêtres. 3. La conception de l’Etre Suprême » (1971 : 468).  

La recherche préliminaire consiste donc à identifier la religion représentative ou la plus 

grande du peuple d’étude. L’identification peut se faire par les critères définissant une 



 

30 
 

religion, élaborés par Eliade Mercia (1949). La formulation religieuse se fera sur ladite 

grande religion dont les premières élaborations suivront le contenu de la première 

étape de la méthodologie de Rolf Zerfass (Cf. document de SATS : Research 

Methodologies, p.11) « Tradition théologique » mais dont la théologie sera celle de la 

religion africaine du peuple. Et comme il le suggère, elle va concerner « les croyances 

fondamentales » et couvrira les aspects historiques, les valeurs ethiques 

fondamentales et les données liturgiques. Les religions inter-ethniques du peuple 

verbomoteur étant de type hermétique, le chercheur doit se préparer à passer par 

l’initiation, condition sine qua non pour accéder à toute information. Ce premier objectif 

de collecte de données doit être doublé de celui d’intégrer la communauté pour en 

devenir le porte-parole. Les compétences exigées seront d’ordre premièrement 

spirituel, puis linguistique et enfin musicologique. Dans le cas du Vodun par exemple, 

le Vodun a son langage qu’il faut apprendre, le rythme et les panégyriques qui lui sont 

particuliers. Car, à chaque initiation, correspondent un certain nombre de rythmes 

(danses), chants et panégyriques, qu’il faut acquérir. 

Etape 4 : Description pratique et théologique de la mission chrétienne 

Comment pourrions-nous décrire ce qui se passe ? 

Cette étape combine les éléments descriptifs et interprétatifs de la théologie pratique. 

Elle cherche à décrire comment la communauté chrétienne (l’église locale) fait sa 

mission à partir de sa compréhension de la théologie de la mission. Il s’agira d’une 

description de leur interprétation de la sotériologie et son implication pratique en 

termes de stratégies d’évangélisation, d’implantation d’églises et de dialogue avec le 

peuple et leur contexte de vie. Cette étape relève elle aussi, d’une approche nettement 

empirique. Une rigeur implacable devrait s’observer, découlant de la caractéristique 

(Cf. §d) qu’avait énoncée Creswell : « Le chercheur entre dans le monde des 

informateurs et, à travers une interaction continue, cherche les perspectives et la 

signification des informateurs » (Creswell 2009 : 194). Il ne s’agit ni de l’interprétation, 

ni des perspectives et significations du chercheur, ni de celles de la mission qui aurait 

créé la dénomination, dans le cas d’une mission étrangère. Mais c’est uniquement 

l’interprétation du peuple d’étude qui est recherchée. Et comme chez le peuple 

verbomoteur c’est l’oralité qui domine le mode de communication, si le chercheur était 

amené à rechercher les informations par une approche documentaire, les écrits 



 

31 
 

doivent être une production des responsables nationaux (par exemple, des Béninois 

si c’est au Bénin). Ces informations provenant des documents « nationaux » seront 

comparées à celles qu’exprime le peuple d’étude. La synthèse qui s’en dégagera, doit 

prioriser l’interprétation des participants du cadre naturel de l’étude.  

Cette étape est une contextualisation de l’étape 2 (Analyse de la situation) de Zerfass 

(Cf. document de SATS : Research Methodologies, p. 11). C’est chez ce dernier que 

le chercheur a pris la question de cette étape. L’objectif de cette étape est double. Le 

premier, celui de collecter des informations à analyser, est doublé de celui d’intégrer 

la communauté, au point où le chercheur puisse devenir son porte-parole.  

Les trois étapes 2, 3, et 4, fournissent les données et les éléments nécessaires au 

chercheur pour lui permettre de faire des analyses qui vont déboucher sur une 

proposition de solution au problème en étude. 

Etape 5 : Analyse critique de la situation à la lumière des données bibliques 

Que doit-il se passer ? 

C’est l’étape de l’analyse de la situation à partir des informations collectées aux étapes 

3 et 4 et des expériences d’intégration vécues aux étapes 2, 3 et 4. Cette étape 

s’apparente à la troisième étape d’Osmer (Cf. document de SATS : Research 

Methodologies, p. 10) dont l’objetif est la recherche de la tâche normative à la lumière 

de la volonté de Dieu. Mais elle s’en distance parce que MADIR s’applique pour deux 

communautés religieuses différentes, voir opposées. Cependant, le chercheur de 

MADIR peut utiliser en les contextualisant, deux des trois types d’études qu’Osmer 

(2008 : 161) a suggéré pour la recherche de la volonté de Dieu à la situation.  

Premièrement, il peut utiliser une interprétation théologique. À ne pas confondre avec 

les études bibliques (exégèse d'un texte) ou la théologie systématique (étude inductive 

d'une doctrine biblique). « Il s'agit simplement de sélectionner un thème ou motif 

théologique important dans la tradition religieuse en question et d'explorer ses 

relations avec la situation et ses implications » (Osmer, 161). Pour l’exemple de 

MADIR, le thème théologique peut être la « sotériologie » en rapport avec la rupture 

ethnique dont la conséquence donne naissance à la « théorie de la table rase », 

potentielle source de conflit. Deuxièmement, cela peut inclure une réflexion éthique. 

Pour Osmer, il s’agit « d’utiliser des principes éthiques, des règles ou des directives 



 

32 
 

pour orienter l’action vers des objectifs moraux » (Osmer, 161). Il ne s'agit pas 

d'appliquer des normes externes (même bibliques) à la communauté, mais de 

s'appuyer sur ses propres valeurs et normes et de les utiliser pour orienter les actions 

appropriées dans la situation. Dans le cas où ce sont deux communautés qui sont en 

conflit, le chercheur propose des principes pour favoriser le dialogue, parce que la 

finalité est la réconciliation. 

Ainsi, sur la base de toutes les données, théologiques et empiriques, le chercheur 

propose une approche concrète pour restaurer l’unité ethnique brisée. L’approche doit 

inclure, entre autres, les principes sur lesquels elle est basée et les étapes selon 

lesquelles, elle peut s’expérimenter dans un contexte réel. 

Etape 6 : Description pratique du dialogue interreligieux sur le champ missionnaire 

Comment s’opère le dialogue sur le terrain ? 

Au niveau de cette étape, le chercheur passe d'une formulation théologique à une 

application pratique. Elle correspond à l’étape 3 de l’approche d’« enquête 

appréciative » qui se concentre sur la conception. Et « la phase de conception implique 

de choisir « ce qui devrait être » au sein de l’organisation ou du système. C’est une re-

création ou une transformation consciente, grâce à laquelle des éléments tels que des 

systèmes, des structures, des stratégies, des processus et des images 

s’harmoniseront davantage avec le passé positif de l’organisation » (Enquête 

appréciative, Cf. document de SATS : Research Methodologies, p. 12). Mais dans le 

cas de MADIR, cette conception conduit à une application dans le concret. Le 

chercheur met en œuvre sa proposition de solution pour en mesurer la véracité. Et 

comme MADIR est la première élaboration à partir de l’expérience vécue, cette étape 

se présente comme un compte rendu de la praticabilité des étapes 2, 3, 4 et 5. Le 

chercheur se donne l’occasion de complèter les éléments sous-jacents à l’application 

de l’approche ou d’exposer les conditions nécessaires et suffisantes pour sa 

réalisation optimale.   

Le chercheur décrit cette étape comme la vitrine, l’évaluation et le guide pratique de 

de l’approche. Puisqu’elle est la concrétude de l’approche, elle rejoint ainsi toutes les 

méthodologies de la théologie pratique qu’Osmer résume de la manière suivante : « la 

théologie pratique fournit souvent de l'aide en proposant des modèles de pratique et 



 

33 
 

des règles de l'art. Les modèles de pratique offrent aux dirigeants une image générale 

du domaine dans lequel ils agissent et des moyens de modeler ce domaine vers les 

objectifs souhaités. Les règles de l'art sont des directives plus spécifiques sur la 

manière de mener des actions ou des pratiques particulières » (Osmer 2008 : 176).  

Dans le cas de notre étude, MADIR vérifie ainsi cette conclusion lorsqu’après la 

réconciliation, les responsables des deux communautés ont créé une association 

interreligieuse pour s’engager à élaborer des règles et concevoir des voies à suivre 

pour entraîner des changements dans les systèmes, les structures, les processus ou 

les procédures organisationnels. Lorsque l’objectif pratique de réconciliation est 

atteint, le chercheur a besoin d’une dernière étape, celle du récapitulatif où, après avoir 

montré les insuffisances de sa proposition, il fait appel à un prolongement de son 

modèle. 

Etape 7 : Résumé du processuss de l’application  

Que conclure de la méthodologie proposée ?  

Cette étape de la conclusion fait partie intégrante de la méthodologie. Elle permet de 

mettre en valeur l’aspect dynamique du modèle parce qu’il s’agit d’une approche de 

transfomation de situation, de système, de communauté et de personnes. Ainsi cette 

étape permet au chercheur d’exposer les leçons tirées de la conception et de 

l’application de son modèle. Modèle qui, selon Browning (1996 : 276), citant Chalter et 

Anderson, est « pratique, reposant sur un modèle pratique-théorie-pratique ».  Une 

approche, fortement ethnographique, réalisée chez un peuple verbomoteur a dû 

soulever de grands défis dont il revient au chercheur d’énumerer les plus incournables 

afin de permettre à toute expérimentation future d’en tenir compte. Cette étape est 

aussi le lieu pour le chercheur d’exposer, ne serait-ce que sommairement, les limites 

de son modèle, pour permettre que les travaux ultérieurs en prolongent la perfection.  

Ces sept étapes ainsi exposées, ne peuvent se réaliser que selon une stratégie 

d’enquête appropriée. Et selon Creswell (2009 : 201), « le choix de la stratégie de 

collecte doit être présenté et défendu ». La section suivante s’attelle à cet objectif. 

1.3.2.2. L’entretien collectif 

L’entretien collectif est, parmi toutes les méthodes de collecte de données, celle qui 

récapitule à elle seule toutes les caractéristiques qui fondent MADIR. Après l’avoir 



 

34 
 

défini, nous indiquerons les principales raisons du choix de cette méthode avant d’en 

exposer les conditions d’utilisation. 

1. Définition et choix de l’entretien collectif 

Selon Morgan (1998), l’entretien collectif est d’abord une méthode d’entretiens de 

recherche, « autrement dit, il s’agit de données discursives destinées à l’analyse, 

provoquées et recueillies par un chercheur sur des thèmes qu’il a déterminés et qui 

peuvent… bien évidemment aussi concerner les enquêtés » (Duchesne & Haegel 

2014 :42). Ensuite, ces entretiens sont collectifs, c’est-à-dire, qu’ils mettent en scène 

plus de deux personnes. « La relation sociale qui les caractérise ne se réduit pas au 

rapport enquêteur/enquêté et suppose donc une prise en compte des interactions 

sociales qui se jouent dans le cadre collectif de la discussion. Les participants peuvent 

former un groupe « naturel » d’interconnaissance, ou un groupe d’appartenance doté 

d’une identité ou d’une expérience commune » (p.43). Cette description montre qu’il 

n’y a pas de meilleure autre méthode qui se prête à notre étude de recherche que 

celle-ci. Elle décrit bien le processus, le contexte, et les caractéristiques de la 

population de notre étude de recherche. Mais il existe au moins sept autres raisons 

pour lesquelles cette méthode est choisie. 

L’entretien collectif est choisi comme méthode principale de recherche qualitative de 

notre recherche pour les raisons suivantes : son lien avec la stratégie de recherche, 

son objectif de recherche, à cause de l’homogénéité sociale du groupe qu’elle 

suggère, du rôle de l’intervieweur, de la modalité d’intervention, de la particularité du 

guide de l’entretien et du matériau principal à analyser. 

 La méthode de l’entretien collectif doit être rapportée à la stratégie de recherche 

dans laquelle on l’utilise. Par « stratégie de recherche » on entend non un 

thème, mais bien un objet de recherche construit comme tel, autrement dit une 

question inscrite dans un débat scientifique et associée à un terrain, à partir 

duquel sera constitué un matériau empirique (Duchesne & Haegel 5). La 

conception de MADIR est un objet de recherche élaborée qui touche au débat 

scientifique du dialogue interreligieux et qui a nécessité investigations et 

implication sur le terrain pour son élaboration. 

 L’objectif de l’entretien collectif favorise le dialogue. Duchesne et Haegel 

mettent cela en exergue quand ils montrent que l’intérêt de l’entretien collectif 



 

35 
 

est de « saisir les prises de positions en interaction les unes avec les autres et 

non de manière isolée. Il permet à la fois l’analyse des significations partagées 

et du désaccord, grâce à la prise en compte des interactions sociales qui se 

manifestent dans la discussion »  

 La règle d’or de l’entretien collectif est l’homogénéité sociale des groupes. En 

effet la sélection des personnes participant aux entretiens collectifs doit donc 

notamment contribuer à faciliter la construction du groupe, autrement dit, à 

favoriser la prise de parole de chacun (p.47). Le fait que l’étude se fait dans un 

groupe ethnique ciblé (caractéristique du « cadre naturel »), les Maxi, favorise 

la construction des groupes et la prise de parole, car le problème linguistique 

ne se posera pas (caractéristique de « centralité des participants »). 

Cependant, « alors que la composition de chaque groupe doit rechercher une 

certaine homogénéité, la logique d’échantillonnage de l’ensemble doit tendre 

vers la diversification » (Duchesne & Haegel 48). Dans le cas de la présente 

étude, il n’y a eu que deux catégories, celle des Vodun d’une part, et de l’autre, 

celle des chrétiens AD. Et ce sont les communautés qui ont désigné leurs 

représentants.  

 La particularité du rôle de l’intervieweur dans l’entretien collectif. Malgré que le 

rôle de l’animateur soit important dans cette méthode de collecte, la particularité 

s’observe au niveau de son profil. Pour les spécialistes en entretien collectif, 

« on considère généralement que la question du profil social de l’enquêteur se 

pose avec moins d’acuité dans le cas des entretiens collectifs que dans celui 

des entretiens individuels, car l’existence du groupe est censée produire un 

transfert de pouvoir de l’intervieweur aux interviewés. Ces derniers étant en 

nombre, le rapport de force se trouve modifié à leur profil. Cet aspect est très 

important dans l’étude d’intégration et d’impact qu’est la présente recherche.  

Car ce que la recherche voudrait découvrir est la réalité sociologique du conflit 

ethnique, comment les membres le vivent et se l’expliquent, et non le point de 

vue du chercheur (caractéristiques ethnographiques et la centralité des 

participants). 

 La modalité d’intervention dans l’entretien collectif tout en favorisant l’échange, 

construit une base de dialogue. Et pour que la discussion « prenne », il faut que 

les participants ne se contentent pas de faire connaître successivement leurs 

points de vue à l’animateur, mais entament entre eux de véritables échanges. 



 

36 
 

Pour ce faire, l’animateur doit inviter chacun à s’adresser à l’ensemble du 

groupe. Il doit intervenir pour renvoyer ce qui est dit à tous les participants et 

les amener à découvrir, ensemble les liens ou les différences pouvant exister 

entre leurs interventions et à les commenter (Duchesne & Haegel 2014 : 64).  

 La particularité du guide de l’entretien collectif est de transformer le 

questionnaire en dramaturgie. Le guide utilisé dans un entretien collectif ne doit 

pas être conçu comme une version orale d’un questionnaire, comme une liste 

de questions dont on attend une série de réponses. L’objectif est de saisir la 

manière dont un thème est traité, discuté. Mais étant donné que la discussion 

prend la forme d’une succession de prises de parole et risque toujours de livrer 

des points de vue éclatés, le guide d’entretien a pour fonction de recentrer de 

temps à autres les propos sur le thème de recherche. Il vise ainsi à introduire 

une dynamique et une progression dans la discussion (p. 69). Le contexte de 

notre étude qui est religieux et oral ne se prête pas au questionnaire. La grande 

majorité des membres étant non lettrés, c’est cette forme de « questionnaire 

dramaturgique » qui a convenu le mieux. Et les écarts dans les débats ont été 

moins éclatés, du fait que c’est l’histoire du peuple Maxi et du Vodun Xɛbyoso 

qui ont été le thème de discussion.  

 Le matériau principal à analyser : l’enregistrement vidéo. Sans dénier la 

nécessité des notes pendant l’entretien collectif, ce sont ces enregistrments 

vidéo qui constituent l’aide précieuse à la transcription, permettant notamment 

de régler la question de l’identification des locuteurs. Elles constituent les plus 

riches sources d’informations pour l’étude d’impact social où les sentiments et 

les réactions constituent les principales données à analyser. En effet « le film 

permet effectivement d’enregistrer l’attitude de ceux qui écoutent, les mimiques, 

les sourires et les soupirs, les différents mouvements du corps indiquant 

l’implication et l’accord, le retrait et/ou l’indifférence » (p. 78). 

Il ressort de toutes ces raisons que l’entretien collectif constitue la meilleure méthode 

d’investigation pour l’étude d’impact dans le débat du dialogue interreligieux. Il revient 

au chercheur de montrer dans la session suivant comment utiliser cette méthode et 

d’indiquer les approches d’analyse qui y conviennent.  

2. Utilisation de l’entretien collectif 



 

37 
 

La délimitation géographique de l’étude et la spécificité d’homogénéité sociale propre 

à l’entretien collectif favorisent la catégorisation, la taille, le guide et la grille 

d’organisation de la discussion de l’entretien.  

L’étude s’était effectuée dans six (6) arrondissements : deux arrondissements de 

Savalou (Wɛsɛ et Axɔsɛdo), celui de Logozoxɛ, celui de Monkpa, et ceux de Lahotan 

et de Wɛɖɛmɛ. Il y aura deux catégories de groupe. Par catégorie le chercheur veut 

désigner la nature des groupes, la catégorie de Vodun Hêbiosso et celle des Eglises 

Assemblées de Dieu. Dans l'entretien collectif, le nombre de groupes « nécessaires 

dépend aussi du degré de structuration et de standardisation de l’organisation de la 

discussion. Plus la discussion est standardisée, moins on a besoin de multiplier le 

nombre de groupes. A l’inverse, moins la discussion est structurée, plus la variabilité 

des groupes est importante et plus on doit pouvoir disposer de cas afin de s’assurer 

que les différences constatées ne relèvent pas d’une dynamique spécifique, propre à 

chacun des groupes » (Duchesne & Haegel 2014 : 52). L’étude a exigé une discussion 

standardisée, et ce sont les communautés qui ont proposé les groupes et désigné les 

personnes pouvant appartenir aux groupes. Dans les six arrondissements, le 

chercheur a eu neuf (9) groupes au total. L’étape 6 décrite au chapitre 6 donne les 

détails sur la phase ultime où la collecte a été officiellement réalisée. Mais l’implication 

du chercheur dans le contexte et les communautés a duré sept années et dépasse les 

prévisions organisationnelles. Le temps passé dans les différents couvants, les visites 

des sites et les différentes implications dans les activtés de développement social ne 

peuvent pas se rapporter comme faits ou évènements de données à collecter. Le but 

étant l’intégration ethnique et communautaire du chercheur, il y a besoin de penser 

une stratégie de sa description. 

Le chercheur a opté pour l’entretien collectif parce qu’il favorise le dialogue. 

L’intervention du chercheur dans ce cas, consiste à amener « les participants à 

construire un consensus, à établir des points d’accord, à faire valoir ce que leurs 

expériences ont de commun, ou au contraire à mettre au jour leur incompréhension, 

leurs désaccords, à laisser apparaître ce qui les oppose » (p. 66). Dans le cas de 

résolution de conflit, le chercheur a joué le rôle de représentant de l’autre communauté 

dans les échanges séparés. Cela signifie que quand il est avec la communauté des 

Vodunon, il représente les chrétiens et vice versa. Il s’agit du rôle de pont entre les 

communautés en conflit. Ce rôle de pont incorpore l’enseignement religieux que le 



 

38 
 

chercheur a assumé. Il ne s’agit pas de l’apologie des deux religions mais de 

l’information historique et de similitude des deux religions. 

Le dernier élément qu’il convient de mentionner pour clore la méthode d’entretien 

collectif et le dialogue concerne la rétribution des participants. Selon Duchesne, « la 

question de la rétribution est évidemment étrangère à la logique clinique puisque celle-

ci s’appuie sur l’intérêt que les participants trouvent à investir dans un travail réflexif et 

sur l’échange et la co-production des interprétations et des résultats » (p. 50). Dans le 

contexte de l’étude où la population n’était pas habituée à la motivation de recherche, 

un élément d’intérêt général qui pourrait aboutir au même résultat serait la construction 

d’un contexte de paix, condition préalable au développement à tous les niveaux. 

La collection des données par l’entretien collectif a été réalisée par une équipe de 

recherche composée du chercheur lui-même, d’un professionnel des médias, et d’un 

secrétaire à la prise de note qui s’occupait aussi de l’enregistrement audio. Mais 

l’interview dans les couvents a été refusé à ce dernier parce qu’il n’a pas accepté 

l’initiation.  

Enfin, les documents qui ont servi à nos différentes transcriptions ont été des 

interviews soit filmées soit enregistrées et la plupart simultanément enregistrés audio 

et vidéo. Le préliminaire à la transcription a été le codage des données collectées (voir 

le codage selon Ayache & Dumez 2011) que le chercheur a modifié pour en concevoir 

un plus approprié (Cf. annexe I.1.). Ensuite l’analyse a été faite à partir des énoncés 

assertifs.  

3. Exploitation et analyse des données 

 La première exploitation qui a été faite des discours a été d’identifier les énoncés 

assertifs (Blanchet & Gotman 2014 : 82), c’est-à-dire ceux dont le but est de connaitre 

un état de chose ou une conception tenue pour être vraie. Les trois types d’énoncés 

assertifs sont : les narratifs (dont le but est de rendre compte d’évènements passés) ; 

les informatifs (dont le but est de faire part d’une croyance ou d’un désir (une opinion, 

une suggestion)) ; les argumentatifs (dont le but est d’organiser le discours dans une 

logique donnée). Cependant, notons que le procédé argumentatif chez un peuple de 

l’oralité ne se fait pas par un discours construit pour démontrer un fait, mais c’est au 

travers des images, des proverbes, des paroles textes (Cauvin 1980) que la 



 

39 
 

démonstration argumentative se réalise. Exemple d’une illustration éclairante : le 

proverbe utilisé par le Hunnon Dah Voji pour conclure sur la nécessité de rencontrer 

les chrétiens lors du dernier entretien du chercheur avec eux : « Mɛ e ɖo xovɛ bo xo 

adɔgo tɔn ewɛ », (traduction : « l’affamé qui s’en prend à son propre ventre »). La 

réponse est : « il se fait du mal ». Et l’argumentaire est : « les chrétiens et nous 

appartenons au même corps (ethnie) et en face du mal (symbolisé par la faim), 

cessons donc de nous en prendre les uns aux autres. Car la souffrance de l’un atteint 

aussi l’autre. Et l’idéal est qu’ensemble nous trouvions la solution au mal commun ».   

Deuxièmement, pendant l’entretien collectif, le chercheur a procédé à des questions 

interprétatives parce que le domaine religieux s’y prête beaucoup. Blanchet & Gotman 

(2014 : 85) en donne la raison : « l’interprétation est une intervention focalisée sur la 

cause du dire de l’interviewé, sur l’enchainement des énoncés et sur le sens du 

discours tel qu’il est intentionnellement constitué. »  

Enfin, pour l’analyse des données, les approches déjà invoquées ont été appliquées, 

mais on ajoutera l’approche action-intervention développée dans les domaines tels 

l’ethnographie critique (Thomas 1993) et la « science de l’action (Argyris, Putman, 

Smith 1985). Les points cibles de l’analyse mettent en relief des construits théoriques 

liés à l’action, envisagés dans une perspective de remédiation de même qu’ils 

engendrent une émancipation intellectuelle dans la mesure où ils permettent à des 

idées reçues de révéler leur caractère systématique et ainsi de détecter les structures 

invisibles mais opprimantes. » (Miles & Huberman 2013 : 24). Et dans le cas de la 

présente étude, les construits théoriques concernent l’histoire culturelle Maxi où 

chacun, rappelant une portion, se sentait comme replongé dans le passé ancestral. 

Alors, il s’illumine de cette identité héritée qui le rapproche de tous ceux qui partagent 

la même histoire. C’est pourquoi MADIR est conçu sur ces deux principes de l’identité 

ethnique et de l’histoire culturelle. 

Les approches d’analyse dépendent des méthodologies, ces dernières procèdent à 

leur tour de la méthodologie proposée par le chercheur qui est la Méthodologie 

Africaine du Dialogue InterReligieux (MADIR). Il s’agit d’une approche de théologie 

pratique spécifique du dialogue entre les religions.  

Les chapitres de la dissertation en constituent les différentes étapes. Autrement dit, 

l’ensemble des méthodologies des sept chapitres rend MADIR.  



 

40 
 

1.3.2.3. Méthodologies des chapitres de la dissertation 

Chapitre I : Introduction, présentation de MADIR 

Ce chapitre rend compte de la première étape de MADIR. Il est consacré à la 

préparation de la recherche qui se résume à la recherche documentaire, l’adhésion à 

des centres expérimentaux de dialogue, la participation à des colloques sur le dialogue 

et de courts séjours à Savalou et Logozoxɛ. Ce chapitre couvre également la période 

de finalisation du projet de la recherche suite aux premiers travaux avec les deux 

communautés et le choix des deux intermédiaires. 

Chapitre II : Analyse du contexte socioculturel et anthropologique du peuple Maxi   

Ce chapitre rend compte de la deuxième étape de MADIR qui consacre le démarrage 

effectif de la recherche sur le terrain. Elle fut marquée par un premier long séjour de 

quelques semaines qui sera suivi de plusieurs autres courts séjours. L’objectif étant 

l’intégration ethnique et culturelle, des visites ont été rendues aux rois de Savalou, 

Wɛɖɛmɛ et Gobaɖa et aux Chefs des Arrondissements de Wɛsɛ, Monkpa sous l’égide 

et la recommandation du roi de Logozoxɛ. Il y a eu également des échanges avec 

plusieurs chefs de famille (Dah Hɛnnugan). La participation à des activités de 

développement dans les communes de Logozoxɛ, Gobaɖa et Laxotan a aussi meublé 

les divers séjours du chercheur. La participation à des funérailles, particulièrement, 

celle de la reine, mère du roi de Logozoxɛ, ainsi qu’aux fêtes aussi bien populaires que 

claniques a été un puissant facteur d’intégration ethnique.  

Chapitre III : Le peuple Maxi et ses religions : vers une description 

Ce chapitre rend compte de la troisième étape de MADIR. Il couvre les divers niveaux 

d’initiation du chercheur au Vodun Xɛbyoso. Les premiers pas furent réalisés avec 

l’intermédiaire Dah Kandenu. Ils seront suivis de plusieurs autres. Les visites aux 

prêtres (Hunnon) de Wɛɖɛmɛ, Logozoxɛ, Savalou ont été pour le chercheur des 

occasions d’approfondir sa connaissance du Vodun, de son histoire et surtout de sa 

fonction. Il a fallu plusieurs séjours pour réaliser ces activités et aussi avoir plusieurs 

rencontres informelles avec plusieurs prêtres ainsi que de simples vodunsi pour affiner 

les données. 

Chapitre IV : Stratégies d’implantation et de mission des Eglises Evangéliques des 

Assemblés de Dieu au pays Maxi 



 

41 
 

Ce chapitre rend compte de la quatrième étape de MADIR. Il couvre la période de 

l’intégration du chercheur dans les communautés des Eglises Evangéliques des 

Assemblées de Dieu de Logozoxɛ, Wɛsɛ, et Axɔsɛdo. Ladite intégratioin a été facilitée 

par l’intermédiaire de l’Ancien d’église Ahoga Benoît. Plusieurs visites effectuées aux 

pasteurs de ces églises et à certains fidèles influents ont permis au chercheur de 

renforcer ses liens avec les communautés. Des prédications, des enseignements, des 

conférences sont au nombre des grandes activités que le chercheur a accomplies avec 

ces communautés chrétiennes. Il faut également mentionner l’assistance apportée à 

certains fidèles qui avaient des affaires pendantes au tribunal. 

Chapitre V :   Analyse des causes et de la portée du conflit interreligieux au pays Maxi 

Ce chapitre rend compte de la cinquième étape de MADIR.  Il est consacré à l’analyse 

et l’interprétation de certaines données et de certains textes bibliques. Pour les textes 

bibliques d’Esaïe 52 : 11 ; 2 Corinthiens 6 : 17 et Apocalypse 18 : 4, sur lesquels se 

fondent la conception du monde et les attitudes de la communauté EEAD dans le 

contexte Maxi, le chercheur a utilisé « l’analyse interprétative » telle que la définit 

Blanchet (2014 : 85) : « l’interprétation est une intervention focalisée sur la cause du 

dire de l’interviewé, sur l’enchainement des énoncés et sur le sens du discours tel qu’il 

est intentionnellement constitué ». Cela voudra dire que l’analyse se réfère 

exclusivement aux interprétations des responsables ecclésiastiques des EEAD 

africains, et non à celles des savants. Car, c’est ce que croient et pensent les fidèles 

sur le terrain que l’étude recherche. De même pour le cas du Vodun, l’analyse a 

concerné ce que pensent et vivent les Hunnon au pays Maxi, et non ce que les savants 

ont écrit sur le Vodun.  

Pour l’interprétation de certaines péricopes : Matthieu 10 : 5-15 ; Marc 6 : 7-11 ; Luc 9 

: 1-5 et 1 Corinthiens 9 : 18-23, que le chercheur a exploré, il en a fait une lecture de 

sa perspective africaine. Ladite lecture, dans le spectre de l’approche de résolution 

suggérée, répond à la considération théologique de notre tradition religieuse 

évangélique. 

Chapitre VI : Approche pratique du dialogue interreligieux au pays Maxi 

Ce chapitre rend compte de la sixième étape de MADIR. Il décrit comment le dialogue 

s’est réellement passé au pays Maxi. Le chercheur a séjourné pendant neuf mois (une 



 

42 
 

année sabbatique) pour vivre d’une manière intensive avec les deux communautés. Il 

y a eu d’innombrables visites et échanges formels et informels. C’est la période de la 

collecte officielle des données, utilisant l’identité ethnique et l’histoire culturelle. La 

visite la plus importante que le chercheur a effectuée en cette période, fut celle à 

Yayɛji, sur le site où le Vodun Xɛbyoso serait apparu. Car, elle fut pour la communauté 

Vodun, l’assurance de la sincérité du chercheur, ce qui a favorisé son admission au 

rang de « parrain » pour le Vodun Xɛbyoso. Le séjour a été couronné par la 

restauration de la paix conclue à la rencontre du 07 février 2017. Faisons observer que 

des éléments des six premières étapes de MADIR se sont à nouveau retrouvés dans 

celle-ci, étant donné leur réalisation effective. 

Chapitre VII : Conclusion générale. 

Ce chapitre rend compte de la septième étape de MADIR. Il formule les leçons 

apprises, les défis rencontrés, les éléments à approfondir et les avantages et 

perspectives de MADIR. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

43 
 

 

 

 

CHAPITRE 2 : ANALYSE DU CONTEXTE SOCIOCULTUREL 
ET ANTHROPOLOGIQUE DU PEUPLE MAXI 

 

Le présent chapitre est une application de la deuxième étape de MADIR. Il permet de 

comprendre comment l’immersion du chercheur au sein de la communauté Maxi lui a 

permis d’analyser et de comprendre la société, la culture et l’homme Maxi pour être 

en mesure d’ébaucher l’histoire, la sociologie, l’anthropologie et la linguistique ainsi 

que le rythme Maxi. 

Le but de ce chapitre est de voyager jusqu’au cœur de la vision du monde du peuple 

Maxi pour découvrir comment ce dernier a répondu aux questions existentielles 

inhérentes à tout peuple. Le chercheur partira donc de la conception de la vision du 

monde définie par Thom Wright pour explorer l’histoire et le contexte socio-culturel, 

anthropologique et linguistique Maxi.  

2.1. La vision du monde selon Thom Wright 

Cette section présente la vision du monde selon Thom Wright et comment elle va servir 

de guide à la rédaction des trois chapitres d’immersion.  

2.1.1. Présentation de la vision du monde 

Le choix est porté sur la vision du monde de Thom Wright parce qu’il en donne une 

définition simple, claire, profonde et universelle. En outre, sa présentation met en relief 

l’interaction dynamique entre ses composants que sont la culture, la religion, la 

théologie, l’imagination et la mythologie. Ainsi, l’investigation qui se fait selon une telle 

conception permettra de connaitre le peuple de l’intérieur ou depuis ses racines. 

La vision du monde, selon Wright (1997 : 38), « est le spectre par lequel les êtres 

humains perçoivent la réalité qui émerge dans la conscience en termes de croyances 

et buts ».  Elle concerne les présuppositions ou précompréhensions des différents 

stades de la culture ou de la société. Toute existence humaine génère une conception 

du monde, laquelle détermine un profond niveau de la perception de la réalité incluant 



 

44 
 

la question de l’existence ou non de Dieu ou des dieux, de comment ils sont reliés au 

monde, à l’environnement et aux humains. Ainsi les éléments qui déterminent la 

conception du monde sont : 

 Les histoires à travers lesquelles les êtres humains visualisent la réalité. La 

narration est l’expression caractéristique de la conception du monde. Elle est 

plus profonde que les observations et remarques isolées, çà et là. 

 De ces histoires, l’on pourrait découvrir comment répondre aux questions 

fondamentales qui déterminent l’existence2 : Qui sommes-nous ? Où 

sommes-nous ? Qu’est qui ne va pas ? Quelle est la solution ? 

 Les histoires qui expriment la conception du monde et les réponses qui sont 

suggérées aux questions d’identité, de l’environnement, du mal et de 

l’eschatologie sont à leur tour exprimées dans les symboles culturels. 

 La conception du monde inclut une pratique, une manière d’être dans le 

monde. C’est le lieu de répondre à la question eschatologique de l’existence : 

Quelle est la solution ? cela nécessite de poser des actions. 

Tous ces quatre éléments fondamentaux qui déterminent la vision du monde sont mis 

dans une relation dynamique à partir de laquelle émergent les autres éléments tels 

que la culture, la religion, l’imagination et la mythologie. 

La dynamique de l’interaction des éléments constituant la conception du monde est 

consignée par le graphique ci-après, inspiré de celui proposé par Wright (1997 : 124). 

 

 

 

 

 

 
2 Wright le développe amplement en se référant à Walsh et Middleton dans leur livre : The 
Transformation Visions Shaping a Christian World View (Downers Groves III : IVP, 1984). Il rappelle 
aussi la position catholique. 



 

45 
 

Graphique n°1 : Dynamique de l’interaction des éléments constituant la conception 
du monde  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                       

                                                                                                                                                Légende 

                                                                                                                             

  

 

 

 

Source : Les présents travaux, février 2018, inspiré de Wright (1997 : 124)  

R
e

lig
io

n 

C
u

ltu
re 

Imagination 
et 

Sentiments 
Théologie 

P
ra

tiq
ue

s 

Histoires 

Q
u

e
stion

s 

Symboles 

 Théologie 

 Religion 

 Culture 

 Wright  

 Imagination & Sentiments 



 

46 
 

Ce graphique permet de comprendre que tous les peuples partagent les mêmes 

structures de vision du monde, car il n’existe pas de peuple, race ou ethnie n’ayant 

pas d’histoire. Le schéma permet aussi de situer les autres éléments sociologiques 

par rapport à la vision du monde. 

 La culture reflète particulièrement les pratiques et les symboles de la société.  

 La religion, quant à elle, est déterminée par les pratiques et les symboles 

spécifiques, car tous les symboles ne sont pas religieux, ces derniers tirent 

leurs sens des histoires spécifiques.  

 La théologie s’intéresse aux questions et leurs réponses, puis la manière dont 

les histoires continuent de rendre dynamiques les pratiques et les symboles. 

 L’imagination et le sentiment se situent à l’intercession entre histoire et 

symboles, c’est pourquoi si un symbole religieux est profané, il s’en suit fureur 

et tremblement.  

 La mythologie3 est dans chaque culture, un moyen d’expression qui reflète 

une conception de la réalité quotidienne influencée par des forces sacrées, les 

pratiques et les symboles pour répondre aux questions de l’existence.  

« La conception du monde est comme la fondation d’une maison, elle est vitale mais 

invisible » (Wright 1997 : 125). Sans elle, la maison ne peut tenir debout. La société et 

l’individu dans la société sont liés à elle. C’est pourquoi l’immersion dans une ethnie 

doit conduire dans la compréhension et l’appropriation de ces éléments qui la 

déterminent. Ainsi les investigations d’immersion ont été orientées par les éléments 

composants la vision du monde selon Wright. Et les trois chapitres concernant 

l’immersion sont rédigés suivant ladite vision du monde. 

 
3 La conception du mythe dans le contexte africain d’oralité est différente de celle du monde littéraire. 
C’est Luneau et Thomas (2004 : 148) qui l’ont compris et l’expriment éloquemment : « Cette manière 
de penser, loin d’exclure la raison, se contente seulement de la dépasser, ou plutôt d’en éprouver 
l’insuffisance, car le mythe se fait connaissance existentielle, « celle de la participation de l’homme et 
de son groupe au cosmos, de l’envahissement des gens dans les choses, les végétaux, les animaux ; 
des sujets par des objets, celle du sentiment de l’identité entre le vivant et le monde » (R. Bastide) ». 
Pour ces auteurs, le mythe « joue le même rôle, dans la civilisation orale, que le dogme des religions 
liées à l’écriture ». 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

47 
 

2.1.2. Vision du monde, fil conducteur de la rédaction 

La vision du monde Maxi est investie à la lumière des éléments de sa composition 

énoncés par Wright. Et la recherche des histoires narratives spécifiques à la 

conception du monde a été l’élément fondamental de l’investigation. Ensuite les 

questions existentielles ont été le guide du questionnaire dans l’investigation.  Et la 

compréhension des mythes a été faite suivant le principe d’interprétation de la trilogie : 

passé-humain-cosmos. 

Chez un peuple verbomoteur, l’investigation du passé se fait par la recherche 

historique des origines. Les contes et mythes, en d’autres termes, les textes oraux 

fondant l’histoire d’un peuple, d’une royauté ou d’une communauté se réfèrent toujours 

aux histoires des origines. C’est pourquoi le degré d’immersion du chercheur dans les 

communautés se révèle par les récits profonds respectifs qu’il expose sur l’ethnique, 

le Vodun Xɛbyoso et les chrétien EEAD. 

Mais les évènements rapportés sont ceux qui rendent comptent des quatre questions 

existentielles.  En effet la réponse à la question d’identité et de l’environnement maxi 

consacre l’histoire des Maxi depuis leur origine jusqu’à leur constitution en tant que 

peuple à Savalou. Il en est de même au sujet des communautés vodun et EEAD. La 

toponymie4 montre que le nom est toujours porteur de signification philosophique, 

théologique ou évènementielle. C’est pourquoi l’histoire du nom des trois entités sera 

rapportée. Puis, quand on s’interroge sur l’identité d’un peuple, d’un groupe ou d’une 

communauté, l’anthropologie et la société que crée l’anthropos en question sont 

concernées. Enfin, dans l’identité, il y a aussi les facteurs linguistiques, les gestes et 

les rythmes qui participent à l’identification.  

Cependant, la troisième question existentielle (qu’est-ce qui ne va pas ou encore la 

notion du mal) n’a pas d’histoire spécifique propre aux ethnies. Il n’y a qu’un seul 

mythe5 sous des formes variées pour parler de la faute et non du péché au sens 

biblique du terme chez tous les peuples verbomoteurs africains.  

 
4 Dans le sens de désignation des noms des communautés vivant dans un lieu donné. 
5 Il s’agit du mythe dont les éléments principaux concernent le ciel qui était proche de la terre, puis la 
femme qui pile et dont le pilon heurte le ciel qui, alors, se fâche et se retire. Ce mythe se comprend 
comme : ciel proche de la terre signifiant Dieu proche des humains ; puis la femme qui pour des 
questions d’alimentation offense Dieu qui s’éloigne donc. 



 

48 
 

La quatrième question existentielle, concernant la solution suggérée au mal, reçoit sa 

réponse constituée des multiples divinités, depuis les vodun familiaux jusqu’à ceux 

ethniques.  

Les trois chapitres d’immersion suivant ce même schéma, il s’en dégage aisément 

l’interaction entre les différents éléments composant la vision du monde de chacune 

des entités que sont l’ethnie Maxi, le Vodun Xɛbyoso, et les EEAD. Ainsi, grâce à cet 

élément central expliquant la vision du monde, il a été possible de diagnostiquer le 

« religieux » de chaque communauté. Il s’agit du religieux comme matrice de 

construction sociale de la réalité, qui, une fois remise en question, explique pourquoi 

la violence et le conflit éclatent entre les deux communautés.  

C’est donc selon ce guide de la vision du monde que le chercheur expose dans la 

section suivante, l’histoire et la signification du nom du peuple Maxi de Savalou, sa 

composition socio-culturelle, son anthropologie, sa linguistique et son rythme. 

2.2. Histoire du peuple Maxi de Savalou 

Des trois banches qui constituent le peuple Maxi, l’histoire ne va concerner que celle 

qui a donné naissance au royaume de Savalou, parce les investigations n’ont été faites 

que dans cette zone. Le but est de faire connaitre l’histoire et la toponymie du peuple 

Maxi de Savalou afin de découvrir son identité ethnique.  

2.2.1. De Mitɔgboji à Savalou 

Cette section vise la présentation de l’identité ethnique du peuple Maxi. Mais une seule 

source est écrite sur l’histoire du peuple Maxi6, et elle présente une identité 

controversée. Après avoir montré les causes de controverse de la thèse d’Anignikin 

sur l’histoire des Maxi, cette section présentera la vraie identité des Maxinou. 

2.2.1.1. La thèse controversée de l’origine des Maxi 

La présentation de l’origine des Maxi par Anignilkin est controversée à cause de sa 

méthode de recherche. Et ses sources ne sont pas contextuelles.  

Enfin l’objectif de sa recherche relève plus de la justification d’ethnonyme que 

d’historique. 

Le résumé de sa thèse qu’Anignikin présente dans un article est le suivant : 

 
6 www.jstor.org/stable/4393129? Consulté le 08/03/2019 



 

49 
 

Les Mahi constituent aujourd'hui un des principaux groupes ethniques du département 

des Collines dans le Moyen Bénin. Il s'agit au départ d'un ensemble de communautés 

de petites dimensions et d'origines diverses dont l'unité a été forgée entre le XVIIe et 

le XIXe siècle par leur commune résistance au royaume du Danxomè. Ce sont ces 

relations conflictuelles entre le puissant royaume d'Abomey et les nombreuses petites 

communautés villageoises des marches septentrionales du Danxomè qui ont 

engendré le toponyme et l'ethnonyme « mahi ». Ce terme péjoratif qui souligne le 

caractère belliqueux et rebelle de ceux à qui il est attribué, a été inventé par les 

souverains d'Abomey pour désigner ces populations qui osaient défier leur puissance 

et tenaient en échec la redoutable armée du Danxomè. Par la suite et sous la 

colonisation française les populations concernées ont fini par s'approprier le toponyme 

et l'ethnonyme « mahi » malgré la grande diversité de leurs origines. Car l'expérience 

historique qu'elles ont vécue pendant plus de deux siècles, principalement dans leurs 

communs rapports douloureux à l'espace de pouvoir dominant d'Abomey, a fini par 

créer leur mode d'identification sociale et engendrer leur ethnicité. La dynamique de 

cette évolution est impulsée et nourrie par deux facteurs majeurs. Le premier est relatif 

au brassage des communautés rurales concernées. Ce facteur objectif est né de 

l'exode permanent imposé à ces populations par les guerres d'Abomey. Le deuxième 

facteur est d'ordre subjectif : il s'agit de la haine que toutes ces communautés rurales 

vouent au Danxomè et qui joue le rôle de ciment entre elles. Mais le processus de 

mono identification des Mahi est resté fragile du fait de la persistance des espaces 

d'identification primaires (Djigbénu, Gbanlinu, Dévo, Dovi, etc.) et de la destruction des 

rares espaces de pouvoir englobant qu'ils ont pu créer, tels que les royaumes de 

Gbowèlé, Tchahounka et Houndjroto. 

Cette présentation montre des insuffances parce qu’elle ne résulte pas d’une 

recherche historique. L’auteur lui-même le reconnait dans l’introduction de son article 

: « La présente étude n'est pas une histoire générale des Mahi. Elle contribue plutôt à 

résoudre la controverse au sujet des significations de l'ethnonyme et du toponyme 

Mahi ». L’auteur Anignikin ne semble pas interroger l’origine du peuple Maxi, et ne les 

situe que par rapport à la phase de leur migration pour raison de guerre. C’est pourquoi 

il place leur constitution entre le XVII et le XIX siècle. Ceci sera rectifié par les présents 

travaux de recherche. Enfin l’auteur parvient à une telle conclusion parce qu’il s’est 



 

50 
 

appuyé sur des sources non contextuelles7. Bien que son article ait l’avantage de 

prendre en compte toutes les recherches faites jusqu’à sa date de rédaction, cela 

présente toutefois l’inconvénient de paraître sous un angle apologétique d’une thèse 

qu’il défendait. 

Un autre élément qui a pu dérouter Anignikin est le fait de s’appuyer presque 

exclusivement sur les travaux de Lespinay. On peut être fasciné par la méthode de 

datation au Carbonne 14 dont s’était servie Lespinay et prendre comme fait historique 

irréfutable les conclusions de ses recherches. Bien qu’étant retenue comme méthode 

de recherche en archéologie pour la datation, elle ne saurait à elle seule aider à 

déterminer les liens organiques, sociaux, linguistiques et politiques d’un peuple. 

Lespinay lui-même le montre en associant à cette méthode, la chronologie relative 

pour en proposer une troisième : la chronologie comparative. Pour notre recherche, le 

chercheur a procédé par l’approche d’observation participative (De Ketele et Roegiers 

2009 : 16) reposant sur la méthode de recueil qui est l’entretien collectif8 (Duchesne 

2014 : 42) pour découvrir l’origine des Maxi. 

L’ethnonyme Maxi selon Anignikin est une thèse très controversée. L’auteur lui-même 

l’indique dans l’introduction de son article : « En effet, à l’issue d’une conférence 

donnée à Dassa-Zoumé le 24 Mars 1994, on m’a accusé d’avoir injurié le peuple Mahi. 

Il m’a été en particulier reproché d’avoir expliqué le terme « mahi » comme provenant 

de l’expression fon mè é no ma ahi qui signifie littéralement « ceux qui divisent le 

marché », c’est-à-dire mè (ceux) é no (qui) ma (divisent) ahi (marché) d’où « mahi », 

expression qui traduirait une attitude fondamentalement belliqueuse ».  

Ce n’est pas le lieu de lui répondre entièrement. Mais parce qu’il dépeint une identité 

Maxi négative, le chercheur soulève quelques incongruités avant d’exposer l’identité 

que révèlent les présentes recherches empiriques.  

 
7 Voici ce que l’auteur lui-même écrit sur les sources qui ont servi aux écrits des premiers travaux sur 
lesquels on tente de construire l’histoire du peuple Maxi : « Par ailleurs, l'étude historique de la région 
a été initiée par des administrateurs dont la plupart maîtrisait mal la méthode et les outils de la discipline. 
Ils ont en outre découvert le pays et son passé à travers le témoignage et les explications d'informateurs 
locaux, généralement étrangers aux groupes ethniques concernés et dont l'objectivité n'était pas 
forcément acquise par rapport à la représentation et à la présentation de l'Autre. Il en est résulté une 
connaissance approximative voire déformée de la réalité, ce qui pose d'énormes problèmes face aux 
enjeux identitaires dans le milieu » (Anignikin 2001 : 3). 
8 Pour la méthode d’entretien collectif, « il s’agit de données discursives destinées à l’analyse, 
provoquées et recueillies par un chercher sur des thèmes qu’il a déterminés et qui peuvent... aussi 
concerner les enquêtes » (Morgan, cf. Duchesne & Haegel 2014 : 42). 



 

51 
 

Selon Anignikin, l’ethnonyme « Maxi » ne provient pas de l’ethnie qui le porte mais lui 

fut attribué par les puissants rois d’Abomey. Il s’agit en plus d’un terme « péjoratif » et 

le peuple concerné se serait aussi élogieusement approprié une insulte comme nom. 

Et finalement c’est bien au XXe siècle que l’ethnie se serait donné un nom parce que 

l’auteur présente l’appropriation sous la colonisation. La première question que 

soulève l’ethnonyme selon Anignikin concernera les critères d’identification. Il 

reconnait qu’ils sont de diverses origines, qu’il situe par rapport aux localités qui se 

trouvent au Sud-Est (Ouémé, Cɔvɛ), au Centre-Sud (région d’Allada, Damɛ) et au 

Centre (plateau d’Abomey, Hwawé, Wasaxó). Mais comment se distinguaient-ils des 

autres populations desdites localités, puisqu’il ne mentionne pas qu’ils sont les 

fondateurs de ces localités ? Tout laisse à croire que cette ethnie « anonyme » 

présente des traits distinctifs, peut-être la couleur de la peau ou des particularités 

morphologiques. Ce qui n’est pas le cas. La localité ne suffit pas pour décrire les 

critères d’identification. Un dernier argument illogique que l’auteur évoque : « Avant 

l'apparition du terme « Mahi », les populations en question étaient désignées sous le 

terme péjoratif de « Sokanmènou » (littéralement habitant des collines) équivalent 

donc de montagnards » (Anignikin 2001 note 11). Cet argument montre une 

incongruité historique, étant donné que l’origine de ce peuple est antérieure à leur 

destination finale que constituent les montages comme lieu de refuge. L’auteur affirme 

que les Mahi « ont la même origine que les Ouémènou, cousins et voisins des Gun » 

(p. 11). 

Pour affiner sa thèse, Anignikin donne l’explication étymologique du concept « mahi » :  

 … Le terme mahi a été forgé pour désigner ces populations réfractaires au pouvoir du 

Danxomè (ibid.). Le terme Mahi viendrait de la phrase suivante en fon : mè é no ma 

ahi lè, et signifie littéralement « ceux (mè) qui (é no) partagent [divisent, dispersent] 

(ma) le marché (ahi) ». Cette version insiste sur le fait de diviser ou de disperser (ma) 

le marché (ahi) avec l'idée de bagarre, de bataille. Une autre version met l'accent sur 

le fait d'être enragé, d'être révolté ; on dit alors mè é no djè ma, ce qui signifie « ceux 

(mè) qui (é no) se révoltent, s'enragent (djè ma) », autrement dit, ceux qui se sont 

révoltés, ou ceux qui sont toujours enragés, cette dernière phrase insistant sur 

l'habitude d'être enragé ; peut se dire en fon : mè é no yi ma(n) hi, c'est-à-dire « ceux 

(mè) qui (é no) vont (yi) [au] marché (hi) [de] la rage [folie, passion, révolte] ». 



 

52 
 

Les deux sens que dégage l’étymologie du concept sont tous péjoratifs : le premier 

« belliqueux » et le second « démence ». Si c’était le sens que requérait le mot, le 

peuple Maxi l’aurait changé, à moins d’être « fou » comme le suggère Anignikin, aucun 

peuple ne peut se prévaloir d’un concept de maladie comme nom. Ensuite l’analyse 

sémantique que fait l’auteur du nom suggère que les rois d’Abomey reconnaissent le 

peuple ennemi Maxi comme fait de vaillants et redoutables guerriers. Le sens tel que 

fait dégager Anignikin et replacé dans son contexte de XVIIe siècle serait plutôt positif. 

L’auteur n’a pas précisé quand le concept a été décrété et laisse plutôt suggérer que 

c’est après une longue résistance (de deux siècles). L’orgueil reconnu aux rois 

d’Abomey ne présage pas une telle « confession » de la puissance qu’ils 

reconnaîtraient à leur de l’ennemi.   

L’argument d’antériorité du peuple Maxi par rapport au peuple Fon remet en cause 

l’ethnonyme Maxi de l’auteur. Anignikin, en citant Lespiney, confirme cette 

thèse d’antériorité : « … même si l'on retient généralement que les populations en 

question ont émergé de « la fusion lente d'Aja venus du sud et de Nago, premiers 

occupants ou venus ensuite » (Bergé, cité par de Lespinay 1994 : 134). Car il y a 

plusieurs modalités de cette fusion à partir des multiples variantes possibles des deux 

unités de base que constituent le foyer yoruba (à l'est au Nigeria) et le foyer aja (à 

l'ouest au Togo). Sous cet angle, les Mahi sont de la même origine que les Ouémènou, 

les Gun, les Aïzo et les Fon, et forment ensemble, avec eux, l'aire culturelle Aja-Fon. » 

(p.8). Mais c’est l’histoire de l’origine du peuple Maxi qui permet de corriger cette 

identité ethnique maxi controversée de la thèse de Anignikin. 

2.2.1.2. L’histoire de l’origine des Maxi de Savalou 

Trois axes aident à retracer l’histoire de l’origine du peuple Maxi. La méthode de la 

recherche historique, l’identification du tronc commun des trois branches Maxi et 

l’ethnonyme selon les Maxi eux-mêmes. 

 

 

 

 



 

53 
 

Carte n°1 : Migration des Maxi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source: Les présents travaux, 2016 



 

54 
 

 Ici, la recherche documentaire s’appuie sur les quelques rares ressources dont les 

deux plus importantes sont la thèse de Koutinhouin (1978) qui a pris en compte toutes 

les recherches faites sur le peuple Maxi jusqu’à la date de ses recherches et l’article 

de Anignikin (2001) titré : « l’histoire des populations Mahi : A propos de la controverse 

sur l’ethnonyme et le toponyme ‘Mahi’ ». Le chercheur a complété cette recherche 

documentaire par des enquêtes empiriques, notamment des interviews auprès des 

intellectuels, des dignitaires et « têtes couronnées » Maxi. Plusieurs personnes ont été 

interviewées et d’abondantes données ont été collectées qui montrent la disparité et 

parfois la contradiction historique de l’origine et des peuplements Maxi. Dans cet 

ensemble, les sources les plus importantes qui ont servi à établir l’origine sont :  

 L’œuvre de Gbaguidi, un ancien Directeur d’Ecole. Ce dernier a effectué sur le 

peuple Maxi pendant plus de deux décennies, des recherches dont les 

résultats ont été des tableaux conçus, dessinés et commentés. Les œuvres 

sous forme de tableaux et dessins ayant été endommagés, seuls les 

commentaires consignés dans un pamphlet ont été exploités (Cf. annexe II.1).  

 Les interviews des intellectuels Gounongbé (31/01/2017) et Awalla 

(1203/2015 ; 06/11/2017) (Cf. annexe II.2).  

 L’interview de plusieurs dignitaires à Soclogbo, dans l’arrondissement de 

Dassa-Zoumé, lors de l’ouverture du 17e Festival Racines- Mahi Houindo, le 

25 novembre 2016.  

 Les interviews dans les palais des rois de Savalou (08/12/2016) et Logozoxɛ 

(04/05/2017) (Cf. annexe II.3)9. 

 Les interviews des Vodunon de Wɛɖɛmɛ (08/11/2016) et de Logozoxɛ 

(07/11/2016)  (Cf. annexe II.4).  

 Les interviews des EEAD de Axɔsɛdo (06/11/2016), Wɛsɛ (06/11/2016) et de 

Logozoxɛ (07/11/2016) (Cf annexe II.5).  

 Les artistes et chantres Gangnon, Alokpon, Gbɛzé et Gbechewou (Cf. annexe 

II.6).  

 Visite du site d’histoire de l’esclavage des Maxi (05/02/2016, Cf. annexe II.7),  

 Consultation du panorama de l’histoire des Maxi abrité par l’hôtel « La 

Référence » (05/02/2017, Cf. annexe II.8).  

 
9 Il a été interdit au chercheur de prendre des photos des interviews dans les palais. Toutefois il a été 
autorisé à prendre en photo l’arbre généalogique royal (qui figure en annexe II.3) dans chaque palais. 



 

55 
 

 Visite du village historique de Yayɛji (06/02/2017, Cf. annxe II.8),  

Le dépouillement, l’analyse et la triangulation des données ont permis de parvenir à 

l’histoire de l’origine du peuple Maxi, particulièrement celle commune aux trois 

branches qui le constituent. 

De Mitɔgboji à Ɖamɛ, les trois branches Maxi ont eu le même ancêtre Ɖɔvi dont ils 

partagent jusqu’alors la descendance. C’est à Ɖamɛ qu’il y a eu naissance des trois 

branches que sont celles de Cɔvɛ, Thiɔ et Savalou. Anignikin s’est occupé d’une frange 

des Maxi, celle de Thiɔ, qui a été objet des invasions guerrières des royaumes 

d’Abomey et d’Oyo, parce que préoccupé par sa justification de l’ethnonyme 

« guerrier » du mot Maxi. Une telle préoccupation l’a empêché de parvenir à l’origine 

réelle du peuple Maxi qu’il situe à une étape de leur migration. Ce faisant, il a été obligé 

de forger une méthodologie contraire à celle qu’il avait annoncée : « pour construire 

une chronologie des étapes de l'histoire des populations, je partirai du plus connu au 

moins connu, le plus connu sous cet angle étant relatif à l'histoire du Danxomɛ et à 

celle du royaume d'Oyo. » (Anignikin 2001 : 3). C’est pourquoi il faut recourir à un autre 

moyen d’investigation. 

Selon les Maxi eux-mêmes, leur nom a tout un sens que seule leur histoire permet de 

découvrir. 

2.2.2. De la toponymie Maxi, l’histoire des Maxinou 

De même que l’évocation du nom « Juif » connote un cheminement historique, derrière 

le nom « Maxi » se cache une histoire. Et c’est de l’histoire des Maxi, qu’émerge le 

sens du terme « maxi ». Le chercheur expose dans une première section l’histoire 

générale des Maxi, qui est la description du tronc commun à ses trois branches, puis 

viendra celle de la branche du Savalou. 

2.2.2.1. L’histoire générale des Maxi 

Cette histoire relate d’abord l’origine de l’ancêtre de tous les Maxi depuis le village de 

Mitɔgboji jusqu’à Ɖamɛ qui a donné naissance aux trois branches Maxi. Puis la 

seconde partie de l’histoire fait ressortir l’origine de l’ethnonyme maxi.  

Tous les Maxi viennent d’un ancêtre éponyme Dɔvi (Dɔ=filet ; vi=enfant ; ce qui donne : 

enfant du filet). Des pêcheurs vivant sur un îlot du lac Ahémé appartenant au village 

du nom de Mitɔgboji prirent dans leur filet lors d’une pêche, un petit garçon dont la 



 

56 
 

mâchoire supérieure portait deux dents. C’est étrange de pêcher un enfant vivant et 

qui par surcroit porte cette anomalie. L’enfant fut donc confié au chef du village qui 

recommanda à une prêtresse d’en assurer la garde. L’enfant nommé Alédjou (Alédjo= 

étranger, bienvenu chez nous) grandit et prit l’une des filles du roi pour épouse et 

engendra un fils à qui on donna le nom Attolou Dessou. Il devint un grand chasseur. 

Perdu lors d’une chasse, il ne retrouva son village qu’après trois ans. En son absence 

ses parents étaient décédés et il ne reçut comme héritage qu’un petit champ de l’arbre 

appelé « netté10 ». Après de vaines protestations, il se résigna à cette injustice subie. 

Des années après, Attolou Dessou tua un jour, l’un de ses frères à coup de flèche 

parce que ce dernier volait des gousses de « netté » dans son champ qu’il a hérité. 

Cet incident l’obligea à s’enfuir de Mitɔgboji et il arriva dans un village appelé Damɛ 

(Cf. carte de migration, p. 35). Il reçut l’hospitalité du roi du village appelé Ligbo et 

devint son chasseur. L’amitié entre les deux se solda par un mariage entre une fille du 

roi et Attolou Dessou. Du couple naquirent plusieurs enfants, des filles comme des 

garçons. Mais Attolou donna à l’un de ses fils le nom proverbial de « Gba-Xakɔ » 

(Gba=collier de cuir qui permet de tenir à l’attache un chien ; Xakɔ=qui serre la gorge, 

le tout donne : collier qui serre la gorge et le sens est : venu sans rien, il a cependant 

plus qu’il ne peut en faire passer par son gosier.) (Koutinhouin 1978 : 69). 

La croissance démographique des familles Attolou et Ligbo étant menacée à Damɛ, 

ils migrèrent le long du fleuve Zou pour s’installer dans un village à l’embouchure du 

fleuve Agbado appelé Yayɛ. C’est dans ce village que les deux patriarches moururent 

et la guerre de succession commença entre les héritiers du trône. Pour régler le 

problème, la tante-reine imposa un test à tous les candidats. Ce test consistait à 

monter le buffle que Attolou avait ramené de la chasse des années auparavant et qui 

était confié à la garde de Gba-Xakɔ. Aucun des princes ne réussit l’épreuve et Gba-

xakɔ fut invité à l’essayer. Ce dernier, étant habitué à l’animal, n’eut aucune peine à 

remporter l’épreuve et devint ainsi le chef sous le nom de « Axɔsu Soxa11 » 

(Axɔsu=roi ; Soxa=So/cheval-Xa/monter, le tout donne : le roi qui monte le cheval). 

 
1010 Le netté (Parkia biglobosa) donne des graines qui servent à produire un condiment indispensable 
pour la préparation des sauces. 
11 L’intronisation du roi Axɔsu Soxa fait l’unanimité dans tous les récits de l’histoire des Maxi, mais la 
divergence concerne le lieu où cela se serait passé. Selon Adivignon, c’est plutôt dans le premier village 
après Mitɔgboji, c’est-à-dire à Ɖamɛ. Il manque des éléments pour trancher entre ces deux versions. Le 
chercheur a rencontré un vieux sage de 105 ans, Dah Sokponwé, qui a confirmé le séjour à Yayɛ du roi 
Soxa. C’est de ce village de Yayɛ que partira le Vodun Xɛbyoso pour le reste du pays Maxi. 



 

57 
 

Mais le sens est plus proverbial que cette simple explication. Pour le rendre selon la 

tradition orale, on dira : « Axɔsu/roi-gbɛ́/refuse-Soxa/monter cheval-bo/pour-

xa/monter-sɔ/cheval-ɖogbé/qui est dans la brousse ; ce qui donne : le roi qui a préféré 

monter un buffle de la forêt plutôt qu’un cheval, le buffle étant supérieur au cheval par 

sa redoutable force physique. 

De Yayɛ, et cherchant à créer son propre royaume12, Axɔsou Soxa redescendit avec 

certains des siens (sept familles selon Adivignon) vers le Sud chez Ouo Aïnon là où il 

va créer le village Hwawé qui va devenir le point de départ et le carrefour des 

différentes migrations de tous les Maxi de l’Ouest et du Centre. Les Maxi du Sud-Est 

(Covɛ) et de l’Est-Nord seraient partis de Damɛ et de ses environs. Ces différentes 

branches portent un nom dont le sens est développé dans l’ethnonyme ci-après. 

La thèse de l’ethnonyme maxi selon les Maxi résulte de trois catégories de données 

que sont : les interviews spécifiques, les documents produits à partir du symposium 

qui a été consacré à ce thème en 2013 et surtout le panorama des départs de Ɖamɛ.  

Les enquêtes et les interviews auprès des cadres Gomadjɛ (2016/11/06 à 10h30), 

Dǎɖaxǒ (2016/11/25 à 17h20), Gounongbe (2017/01/25 à 18h45), Adah (2017/01/28 

à19h15); des dignitaires et têtes couronnées de Panouignan, Soclogbo, Cɔvɛ et 

Logozohɛ (2016/11/25); des dignitaires religieux Maxi Dah Kandénou (2016/12/07) et 

Dah Sokponwé (2016/12/08) ainsi que la documentation issue des différentes 

rencontres des festivals de Mahi-Hwindɔ, spécifiquement du symposium tenu à 

Zangnando en 2013, des différents opuscules produits par les écrivains et artistes maxi 

ont permis de rétablir le sens du mot « Maxi ».  

Le poète Somadjedangbe (2016 : 11) résume bien la thèse de la manière suivante : 

Entre les crépuscules, l’oracle, telle une étoile polaire prédit les méandres du 

départ… Partir. Partir mais, quand et où s’arrêter ?  Simple. Je suis toujours mon 

peuple et la sentence de l’oracle entre les crépuscules. Simple ! Dans le royaume des 

termitières et des collines, voilà la terre promise. Ainsi tu diras « oun mon ahi » 

signifiant littéralement J’ai vu le marché. Le massif Mahi, le vaillant peuple. 

 
12 Le trône hérité à Yayɛ étant maternel (c’est du côté de sa mère qu’il devint roi), les héritiers 
« normaux » n’ayant pas accepté de gaité de cœur cette forme d’usurpation du trône, Axɔsu Soxa va 
quitter pour créer son propre royaume. Il se souvint aussi de l’oracle qui a préconisé que la paix ne sera 
pas dans la plaine, mais dans les collines. 



 

58 
 

Le dernier paragraphe de la déclaration du symposium de Mahi-Houindo tenu les 13, 

14 et 15 décembre 2013 à Zangnanando sur le thème : « Repères identitaires et 

signification de l’appellation MAHI », recommande ce qui suit :  

En tout état de cause, l’association culturelle MAHI-HOUINDO réfute 

systématiquement toute interprétation étymologique de l’appellation MAHI tendant à 

faire passer les peuples MAHI pour des fous ou des enragés. Elle recommande à 

l’opinion publique en attendant la poursuite des recherches de retenir que l’appellation 

MAHI qui se traduit en vernaculaire « N’Mon AHI » contracté en MANHI, francisé en 

MAHI et qui signifie « j’ai trouvé le marché » allusion faite à l’abondante procréation à 

l’image d’un marché en pleine animation. Donc, MAHI signifie « N’Mon AHI » ; MAHI 

sous-entend « N’Mon AHI » ; MAHI veut dire « N’Mon AHI » 

Les recherches ont abouti au récit et commentaire suivant de l’ethnonyme Maxi : 

L’itinéraire de la migration des Maxi depuis Mitɔgboji jusqu’à Hwawé, a montré que 

chaque départ d’une étape à l’autre a été occasionné par une situation sociale, à 

l’exception de l’étape de Damɛ. De Mitɔgboji, Atolou a quitté parce qu’il a tué l’un de 

ses frères qui volait des gousses de son champ. De Yayɛ, Gba-Xakɔ a quitté parce 

qu’il a hérité du trône par le côté maternel, et il cherchait à créer son propre royaume. 

De Hwawé, le roi Axosu-Soxa émigra à Honh à cause des menaces de Dako-Donou13 

dont les visées d’expansion le poussa à aller créer plus loin Honhougo14. Le départ de 

Honhoungo fut motivé par la convoitise du royaume nagot de Tchébélou (§ 2222). 

C’est le mobile du départ de Damɛ qui sera à l’origine de l’ethnonyme maxi.  

Atolou Dessou arriva à Damɛ, épousa la fille de son hôte et eut une grande 

progéniture. Certains auraient émigré dans les villages avoisinants dont l’un s’appelle 

Agon. La légende rapporte qu’il y eut une grande épidémie de variole qui s’était abattue 

sur Damɛ et ses environs et qui coûta la vie à plusieurs enfants. C’est alors que l’oracle 

fut consulté à Agon pour trouver un remède et une solution définitive pour Atolou et sa 

 
13 Axɔsu Soxa reçut à Hwawé, le prince Dogbagli et ses deux fils Ganyéxèsu et Dako-Donou. A la mort 
de Dogbagli, Ganyéxèsu à qui revenait la succession fut évincé par son frère cadet Dako-Donou avec 
qui Axɔsu Soxa contracta le pacte de sang à cause de son père Dogbagli. 
14 Axɔsou Soxa quittant Hwawé, remonta alors vers le Nord-Ouest jusqu’à Honh où il s’installa. 
Quelques années plus tard, il a appris que Dako-Donou continua ses tueries des tribus peuplant le 
plateau. Alors Axɔsou Soxa poursuivit son chemin vers le Nord, traversa le fleuve Zou et créa un village 
qu’il nomma « Hon-Houngo : hon/porte-houn/ouvrir-go/prèt de, ou à ĉoté, le tout donne = La porte s’est 
enfin ouverte ici ». Hon-Houngo était non loin d’un village établi et peuplé par les Nagot et se nommait 
Tchébélou qui sera conquis plus tard pour devenir Savalou. 



 

59 
 

population. Les conjurations temporaires par beaucoup de sacrifices furent 

préconisées. Mais l’oracle aurait révélé à partir de cette calamité, le devenir de la 

population victime de l’épidémie. La paix et la sécurité ne se trouveront pas dans les 

plaines, ni sur les plateaux mais sur les hauts sommets en forme de cônes. Les 

injonctions de l’oracle seraient que dans les plaines et les plateaux le danger serait à 

leur trousse. S’ils échappent aux calamités naturelles, telle les maladies endémiques, 

ils tomberont dans les gueules des animaux féroces et s’ils échappent à ces derniers, 

ils subiront la mort par la méchanteté des autres voisins jusqu’à ce quils parviennent 

sur les sommets, le lieu de leur salut. Les recommandations de l’oracle sont que s’ils 

écoutent et obéissent à la révélation et parviennent au lieu indiqué par l’oracle ils vont 

se multiplier et seront dynamiques comme s’anime un marché. Et lorsque la divination 

prédit le futur, il en donne un signe pour se rappeler du message. Ici le signe c’est la 

phrase « N’Mon axi » (j’ai vu le marché). Il fallait se répéter la phrase comme 

« incantation d’identité » et du bonheur et comme a écrit Aguessy (1970 : 33) sur 

l’usage du nom : « prononcer le nom, c’est agir sur l’âme, la provoquer, la contraindre 

à une action, la confiner dans un état ». La tradition africaine croyant au pouvoir du 

« verbe », de la « parole », ils se le répétaient pour s’attirer le bonheur qui est lié à 

l’oracle, mais la répétition visait aussi la transmition à tous, de génération en 

génération. L’incantation ou la phrase « N’Mon ahi » a un  double sens pour le peuple 

Maxi : il est le « signe géomantique » de prédestination et de prédétermination et du 

pouvoir d’invocation de la réalisation de l’oracle. Ce sont ces deux sens qui fondent 

l’ethnonyme mahi. C’est cette histoire qui détermine la véritable mono-identification de 

l'ensemble des populations concernées à l'espace géographique couvert par leur 

histoire. Ceci permet de répondre à l’argument de Anignikin selon lequel l’on dit 

« facilement n'houé Mahi, c'est-à-dire « je vais au pays mahi » (pays ayant ici, surtout, 

le sens de monde) ; mais on ne dit pas n'gni Mahi ou n'gni Mahinou (je suis Mahi). »  

En effet le sens tel que le chercheur vient de l’exposer indique que le nom « Maxi » 

pointait vers une destination future et cet aspect de recherche d’accomplissement du 

miracle annoncé par le nom, est resté collé à l’expression « N’Mon ahi », malgré que 

l’oracle ait été accompli. Ainsi l’argument de Anignikin à propos de « n'houé Mahi » 

devient une confirmation de la thèse du chercheur, contrairement à l’argumentation de 

son auteur. Mais l’argument « on ne dit pas n'gni Mahi ou n'gni Mahinou » est 



 

60 
 

largement dépassé et les habitans du pays Maxi sont aujourd’hui appelés « Maxinu ». 

Passons maintenant à la justification historique de la thèse du chercheur. 

Il existe aujourd’hui au Bénin deux catégories différentes de « Maxinu » et c’est 

l’interprétation de l’oracle ci-dessus énoncé qui en est à la base. Les deux catégories 

sont : « Maxinu ba só kpó » (Maxinu qui n’a pas vu les collines ou qui n’a pas de 

montagne dans son environnement) et « Maxinu mon sǒ » (Maxinu qui a vu les collines 

ou plus précisement qui vit dans les montagnes). La première catégorie fut le groupe 

qui, émigrant, a rencontré de hautes termitières à Cɔvɛ et s’y installa, pensant 

reconnaitre la réalisation de l’oracle. Mais une frange remettait en cause la 

sédendarisation et un débat éclata. Dans leurs échanges, la frange qui a remis en 

question le signe de l’oracle, demanda qu’un emissaire soit envoyé au village Agon où 

l’oracle a été révélé pour obtenir des précisions, mais les premiers ont refusé en 

argumantant sur la grande distance à parcourir pour s’y rendre. C’est de là qu’est né 

le second nom « Agonli » (Agon/village Agon - lin/loin ce qui donne Agonli = Agon est 

loin) que porte encore Cɔvɛ aujourd’hui. La deuxième catégorie est celle qui a respecté 

les injonctions de l’oracle, ce qui fait que tous les villages Maxi sont logés sur des 

collines ou des montagnes d’où ils se sont d’abord multipliés puis ont pu résister aux 

puissants rois d’Abomey pendant des siècles. Les multiples guerres et la déportation 

de la traite négrière n’ont pu exterminer les Maxi, et même de l’autre côté de 

l’Atlantique, ils ont fait parler leur Vodun.  

2.2.2.2. L’histoire des Maxi de Savalou  

Cette section vise à montrer l’histoire de l’une des branches du peuple Maxi, celle qui 

a donné naissance au royaume de Savalou. 

Si le royaume d’Abomey s’était évertué à exterminer la frange qui partit vers le Nord, 

en saccageant les puissants royaumes (Anignikin 2001 : 11 ; Koutinhouin 1978 : 73) 

de Tchahounka, Gbowélé et Houndjroto, la branche de Savalou-centre a connu moins 

de démêlés avec Abomey, à cause de l’amitié qui a été établie entre Axɔsu Soxa et 

Dogbagri. C’est elle qui a survécu à la traite négrière et a été utilisée sous la 

colonisation pour le repeuplement de presque toute l’aire Maxi après l’extermination 

occasionnée par la guerre et la traite négrière. Qui sont donc ces Maxi de Savalou ? 



 

61 
 

Le chercheur a montré dans l’histoire générale des Maxi que tous ceux qui ont pour 

identité Maxi partagent le même ancêtre éponyme Alédjou et sa descendance jusqu’à 

Gba-Xakɔ devenu le roi Axɔsou Soxa. C’est ce dernier qui va créer le royaume de 

Savalou. Les lignes qui suivent apportent la précision historique permettant de 

remettre en cause la thèse d’Anignikin selon laquelle les Maxi seraient une production 

du royaume d’Abomey.  

L’ethnie dominante du royaume d’Abomey est le fɔn. Toutefois, le nom fɔn ne désignait 

pas au commencement un groupe ethnique, mais plusieurs groupes. « C’est ainsi par 

exemple que le groupe fɔn comprend des Aladaxonu, des Gédévi et autres populations 

préexistantes du plateau d’Abomey, des Aïzo, des Mahi, des Wémènou, etc. De 

même, la communauté Xwla ne comporte pas moins de treize autres groupes » (Iroko 

et Alladaye 2009 : 3). L’histoire reconnait que les Maxi faisaient partie des seize 

groupes socioculturels qui constituent l’aire culturelle ajatado : « il s’agit du noyau 

originel aja, des Aïzo, du couple Xwla Xwéda, des Kotafon, des Sahè, des Washi, des 

Shi, des Fɔn, des Gun, des Wémènou, des Ajranu, des Mahi, des Tofinu, des Tolinu, 

des Sètonu » (Iroko et Alladye 2009 : 2). Les auteurs mentionnent que « chacun de 

ces groupes occupe un espace géographique par excellence, mais sans barrière 

étanche. En effet l’aire culturelle ajatado est une aire composite, parce que métissée 

de l’intérieur et de l’extérieur par d’incessants contacts et interpénétrations de toutes 

sortes. » (Iroko et Alladaye). Ceci montre la préexistence des Maxi dans le plateau 

d’Abomey15 avant la naissance du royaume d’Abomey.  

L’histoire des Maxi de Savalou. De Hon-Houngo, Axɔssou Sɔxa se lia d’amitié avec le 

roi de Tchébélou situé à 12 km, puis usa de ruse pour s’emparer de son royaume. On 

raconte que Axɔssu Sɔxa s’est servi d’un pigeon et de pouvoir magique pour incendier 

tout le village. A l’une des pattes de l’oiseau il fit attacher une torche enflammée et 

sous la motion du pouvoir magique, l’oiseau volant de toit en toit, incendia tout le 

village. L’incendie ainsi créé fut une catastrophe dont les moyens humains d’alors ne 

pouvaient venir à bout. Axɔsu Soxa alla ensuite compatir avec son ami en lui 

promettant de l’aide pour la reconstruction du royaume. Mais c’était une duperie hors 

 
15 Le royaume de Savalou fut fondé en 1557 par Axɔssou Sɔxa tandis que celui d’Abomey le fut en 
1620. Les travaux de Lespinay (1994 : 134) qui indiquent « la mise en place des peuples Aja et Yoruba 
entre les XIIIe et XVe siècles » confirment les données historiques.  
 



 

62 
 

pair et voici comment la tradition orale la raconte, selon le résumé de Koutinhouin : 

« Les Nagot, ne se doutant de rien, offrirent à boire et à manger à ces voisins qui les 

entouraient de tant de sollicitude. Une fois repus, les hommes du chef Ahossou Soha 

s’armèrent rapidement et se jetèrent sur les Nagot. Ceux-ci, affolés furent massacrés 

en grand nombre, les rescapés s’enfuirent vers Bantɛ et Bassila. Tchébélou était 

désormais aux mains de Ahossou Soha » (1978 : 71). Après la création du royaume 

de Savalou, Axɔsu Soxa reçut le nom de Gbaguidi qui signifie selon les Nagot qui le 

lui ont attribué : Oba/roi-Guidiguidi/violent et c’est « Oba Guidigui » en nagot qui a 

donné en langue Maxi : « Gbaguidi ». 

De Tchébélou à Savalou, il y a généralement trois interprétations. La première penche 

pour le fait qu’il s’agit d’une déformation de nom due au passage de la langue nagot à 

la langue Maxi. Ainsi Tché/SA-bé/va-lou/lou et le tout donne Tchébélou=Savalou. 

Cette première interprétation ne donne aucun sens pour le nom, ce qui est moins 

convaincant étant donné l’importance du nom à l’époque. Il n’existait généralement 

pas de nom sans signification. Ceci conduit à la deuxième interprétation qui a deux 

volets. Savalou se décompose en « Sa qui est une réduction de « saxɔton » qui 

signifie « ami ou amitié » - « avalu » qui signifie « honneur à ou grâce à », ce qui donne 

« honneur ou grâce à l’ami ». Certains suggèrent qu’il donna le nom en l’honneur de 

l’ami, le roi d’Abomey qui l’aurait aidé soit en donnant l’idée qu’il a mise à exécution, 

soit en lui donnant des moyens. Mais l’histoire telle que le chercheur l’a relatée, en 

montrant d’une part que le royaume de Savalou fut créé avant celui d’Abomey et 

d’autre part, les circonstances du départ de Axɔsu Soxa de Hwawè, concorde 

difficilement avec cette interprétation. Alors vient l’interprétation suggérée par 

Hazoumè (1956 : 3) « Savalou mot qui est la contraction d’une phrase mahi par 

laquelle Gbaguidi voulait dire : « J’ai observé scrupuleusement les obligations du 

pacte : j’ai fui pour ne pas donner à l’ami même l’occasion de commettre un crime. » » 

La manière dont Axɔsu Soxa a fondé son royaume fera pour longtemps des Tchabè 

et Nagot ses ennemis. Selon Dah Sokponwé (2016 : 8/12 /14h35), il fut obligé de 

recourir à Abomey en faisant valoir le pacte de sang. Les conflits liés à sa succession 

confirment le fait qu’il y a eu une relation avec Abomey. 

 Axɔsu Soxa « avait exigé vers la fin de sa vie, qu’après sa mort, trois de ses fils 

assument successivement la régence du pouvoir, à son trône, avant tout autres » 



 

63 
 

(Gbaguidi sd : 4). Les trois fils qui assurèrent la régence sont Adigbli, Ava et Kpoki.  

C’est son petit-fils ainé Tchaou qui devrait lui succéder en qualité du 2eme roi de 

Savalou. Gbaguidi (sd : 4-5) précise que ce sont « les régences successives qui 

avaient permis au Roi d’Abomey de se dégager de la suzeraineté du Roi de Savalou, 

pour instituer des réunions annuelles auxquelles tous les Rois d’alentours devaient 

assister à Abomey »  

Tchaou héritant de cette nouvelle suzeraineté d’Abomey n’avait pu s’exécuter. 

Cependant, ce dernier pour raison de maladie, a désigné son jeune frère pour le 

représenter dans les audiences auprès du roi d’Abomey. Mais chaque fois que ce 

dernier s’y rendait, il se présentait comme le vrai roi. Abomey finit par le reconnaitre 

comme le roi de Savalou et son frère ainé lui devait alors allégeance. Tchaou ne 

pouvant supporter d’être supplanté par son jeune frère quitta Savalou pour aller fonder 

le village de Logozoxɛ en 1769 (Cf. annexe II.3). Les deux autres frères de Tchaou en 

dehors du cadet qui a usurpé le trône allèrent fonder respectivement les villages de 

Zizonkanmɛ et de Monkpa. De Logozohɛ seraient parti les fondateurs des villages de 

Gomaɖa, Wɛdɛmɛ et Aklamkpa. 

En somme, les Maxi de Savalou font partie des premiers groupes socioculturels 

ajatado. Leur ancêtre partit de Mitɔgboji aux cours des grandes migrations qui se 

situeraient entre le XIVe et le XVIe siècle, vint s’installer d’abord à Damɛ, puis va 

émigrer à Hwawé avant d’être contraint de quitter à cause du caractère sanguinaire 

de Dako-Donou. Les documents consultés et les interviews s’accordent pour 

reconnaitre que Axɔsu Soxa est le fondateur du royaume de Savalou. Dans chacun 

des palais visités (Savalou, Logozoxɛ, Zizonkanmɛ, Monkpa, Wɛɖɛmɛ, Gobaɖa), Le 

chercheur a trouvé l’arbre généalogique royal qui remonte à Axɔsu Soxa, indiquant 

ainsi la lignée ancestrale de tous les Maxi de Savalou. Ce rattachement ancestral 

fonde l’identité ethnique que partagent les Maxi de Savalou. Ils partagent donc la 

même culture et développent aussi la même structure sociale. 

2.3. La composition socio-culturelle du peuple Maxi de Savalou 

Le but de cette section est de montrer la topologie de la structure sociale et 

l’organisation du peuple verbomoteur. La société maxi de laquelle procède la culture 

révèle une prédominance voduiste qui se maintient et se perpétue par les deux 



 

64 
 

éléments fondamentaux du corps social que sont la communauté qui détermine 

l’identité et le patrimoine culturel qui assure sa survie.  

2.3.1. La communauté comme lieu d’identification 

Gire fait observer que « toute culture se réfère à une société humaine dont elle 

procède. Mais celle-ci se soutient dans la durée par des lignes de force qui demeurent 

structurantes pour le corps social » (2004 : 3) 

Le Maxinu qui a grandi au pays Maxi avant de s’expatrier, porte en lui son « identité » 

Maxi quels que soient les lieux et les circonstances de vie qu’il traverse. A cause du 

processus de socialisation et de son contenu, il acquiert une double identité à la fois 

communautaire et individuelle, qui le renvoie à la source qui est son village, par la 

mémoire collective. Cette dernière, reposant sur la typologie de la pensée imageante, 

porte le Vodun qui a nommé les repères et déterminé les valeurs imageantes. 

Examinons brièvement le processus de socialisation et la « programmation » de la 

mémoire collective. 

Il sera démontré dans l’anthropologie Maxi que l’ancêtre participe à la conception de 

l’enfant maxi. Mais la culture Maxi génère des structures sociales de base, 

instauratrices de sens, qui déterminent dans une dynamique interactive les divers 

types de relations. La première structure se nomme « Hɛnnu » (famille) qui, au sens 

Maxi, se conçoit comme communautaire, depuis l’organisation de l’espace d’habitation 

(xweta) jusqu’au système d’éducation. L’enfant naît et grandit dans cet espace 

communautaire et son éducation incombe à toute la communauté. La nature, 

l’organisation et l’intégration dans la communauté ont été instituées par les ancêtres. 

C’est pourquoi aucune démarche importante ne peut être faite ou aucun évènement 

important ne peut être saisi dans sa signification profonde sans se référer à, ou 

interroger les ancêtres ou les « Hɛnnu vodun » qui sont considérés comme origne et 

cause de toutes choses. Les différents rites et initiations subies par l’enfant lui 

confèrent cette double identité individuelle et communautaire, propre à toutes les 

sociétés traditionnelles et d’oralité. Mais il ne s’agit pas d’une identité fusionnelle car il 

est question dans lesdites sociétés de reconnaitre que l’éducation, qui y est pratiquée, 

« amène l’individu à comprendre que son bonheur dépend de la survie de son groupe 

social, de sa cité, de son peuple » (Hounsounon-Tolin 2014:54). Cette dimension 

ethnique de son identité lui est transimise par son appartenance à la deuxième 



 

65 
 

structure de base « Akɔ » qui est un regroupement de plusieurs  « Hɛnnu » ou familles. 

Cette structure akɔ est une notion dense et complexe que le chercheur pourrait traduire 

par «patrilignage » (Huannu 2018 : 31). L’inadéquation de ce terme provient de ce qu’il 

met en exergue la descendance et l’ascendance. Son importance est relevée par De 

Souza I : « c’est l’akɔ qui donne à l’homme son identité ontologique, historique, sociale, 

religieuse et même mythique. Nous sommes donc ici au cœur de toutes les structures 

qui enserrent l’homme dans une société déterminée » (1982 : 51).  

Le chercheur a recensé au pays Maxi, trois types d’akɔ. Un premier dont l’étymologie 

renvoie à un espace géographique ayant pour terminologie caractéristique « nu » 

(nu/lieu, de :), il s’agit de : Ajanu, Jigbénu, Gbanlinu, Hwɛgbonu. La deuxième 

catégorie concerne les castes, il s’agit de : Ayatɔ (caste des forgerons), Ɖɔvi (caste 

des pêcheurs) et Gbétɔ (caste des chasseurs). La troisième catégorie concerne ceux 

qui ne peuvent pas être classé. Les informateurs du chercheur ont des avis 

contradictoires au sujet des deux akɔ que sont les Jɛtɔ appelés encore Agbogɔnnu et 

les Ɖɛhwɛn. Pour les Jɛtɔ, le premier groupe argumente que leur origine historique 

inconnue expliquerait leur situation. Le second groupe avance l’argument du lien avec 

le Vodun Xɛbyoso qui fonctionnerait comme un genre de « caste » spirituel s’occupant 

de la justice et de l’agriculture. Les Ɖɛhwɛn sont sans conjecture. A ce niveau, ce sont 

les « Akɔ vodun » qui ont pris la relève de la constitution de la communauté pour 

parfaire l’identité communautaire. Et comme l’a fait remarquer Basse CE (1982 : 38), 

« l’homme noir, face au monde visible qui l’entoure, est modelé par l’éducation qu’il 

reçoit, le milieu social dans lequel il vit et à la fois par sa vie religieuse et son culte ». 

Il convient de préciser que son éducation est assurée par le modèle de ces multiples 

relations et par la parole. 

L’éducation qui repose essentiellement sur la parole est forcément libellée dans le 

registre des images. « Dans le cas des paroles où le message est essentiellement 

parole, on parle des textes de la tradition orale et ils ne sont jamais neutres. Ces textes 

mettent en cause les personnes et provoquent des « feed-back » affectifs : ceux qui 

écoutent le conteur s’identifient ou s’indignent d’un personnage, le chant appelle à la 

joie, à la tristesse ou à la réflexion. Il existe des chants funèbres qui font pleurer. Même 

dans le cas des mythes ce sont toujours des images qui sont suggérées » (Ahoga 

2001 : 18).  Ces « textes traditionnels » constituant les premiers éléments de la vie, se 



 

66 
 

sont imprimés en chacun et deviennent le repère de réflexion. Cauvin (1980 : 8) disait 

que « les textes de la tradition font partie du tissu de la vie d’un peuple, chacun en est 

dépositaire à sa façon. Il s’agit d’une manière de penser autant que d’une manière de 

sentir. C’est un art de vivre ». Ce sont les religions traditionnelles africaines qui, par 

leur système fonctionnel, ont nommé les repères et déterminé les valeurs imageantes. 

C’est pourquoi Hounsounon-Tolin pouvait affirmer que « qui parle des religions 

traditionnelles africaines doit reconnaitre que ces dernières constituent le socle 

essentiel des représentations des sociétés de type traditionnel et d’oralité. Elles 

conditionnent tous les comportements socioculturels et moraux » (2014 : 56). 

Ainsi, la société Maxi et sa culture génèrent des Maxinu dont les « identités » 

individuelle et communautaire restent tributaires de la tradition orale régie à son tour 

par la pensée imageante. Mais ce sont les RTA qui « programment » la mémoire 

collective confirmant ainsi la pensée de Weber de la « religion en tant que facteur 

d’évolution des sociétés, mais en définitive, comme le facteur essentiel d’identité et 

d’intégration dans le temps socio-cosmique qui régit leur vie et leur avenir » (Pénoukou 

1982 : 453). Tous ces facteurs de production d’identité et d’intégration sociale se 

pérennisent parce qu’ils constituent un patrimoine inaliénable.  

2.3.2. Le patrimoine culturel traditionnel a force de loi.  

Une tradition est un héritage qui vient de la communauté croyante (Quenum 2003 : 6). 

Le peuple Maxi possède des traditions culturelles profondément ancrées dans le 

vodun qui devient le socle de son patrimoine, lequel joue plusieurs rôles dont les deux 

plus importants pour notre étude sont : la résistance au changement et la force de loi. 

Le patrimoine culturel Maxi est un facteur de résistance aux grands changements à la 

rencontre des autres cultures, comme l’expriment Luneau & Thomas (2004 : 147) :  

On aurait pu croire, il y a quelques dizaines d’années, que croyances et 

pratiques traditionnelles seraient, en l’espace de deux ou trois générations, 

totalement submergées par la vague irrésistible d’une « mondialisation » 

imposant ses règles et ses valeurs au reste de la planète. A tout le moins, une 

urbanisation toujours croissante et de moins en moins maîtrisée, les modes de 

vie qui d’ordinaire l’accompagnent (nouvelles formes de socialisation, service 

de santé, scolarisation généralisée, transports publics, travail salarié, mass 



 

67 
 

médias largement accessibles, etc.) auraient dû entraîner leur régression rapide 

et finalement leur disparition. Or il n’en est rien, bien au contraire. 

Plusieurs facteurs sont à l’origine de cette résistance dont le plus important est le 

Vodun dont les éléments favorisants sont les rites, les symboles et l’environnement.  

Le rite est toujours programmé et doit se faire comme prévu, il fonctionne donc comme 

un code. Il est en effet codifié et l’on s’attend à ce qu’il produise l’effet escompté. « En 

cela, le rite est conservateur. En cela même, il est aussi sécurisant et 

« démocratique ». On ne l’invente pas, il n’est pas objet de créativité dans ses 

éléments fondamentaux » (Béguerie P Duchesneau C 2010 : 73). C’est pourquoi le 

rite fait de tout ce qui subit son action ritualiste, un patrimoine inaliénable. Il existe un 

lien indéniable entre le symbole et le rite parce que l’objet ou l’intention du rite relève 

du monde invisible et comme l’homme normal ne peut parler ou agir sur la base du 

vide, il y a nécessité d’une représentation : le symbole. Mais l’autre aspect du symbole 

qui intéresse la présente étude concerne le fait que la culture Maxi est initiatique. Cela 

voudra dire que la croissance est assurée par des rites de passage. La transition exige 

de celui qui subit le rite d’accepter de rompre avec la « réalité du dedans » pour passer 

à la « réalité du dehors », celle qui concerne le monde des autres, la vie sociale, la vie 

religieuse. « Et c’est sa vie rituelle qui le lui permettra par les rites des grandes étapes 

de son existence et par ceux, tout simple, de la vie relationnelle de tous les jours…ce 

sont les données de la culture ou de la religion qui deviennent les objets 

transitionnels » (p. 75). Ceci montre que le symbole n’est pas que matériel, certaines 

données culturelles, certains rites et même certaines structures des instances sociales 

peuvent constituer des symboles qui ravivent quotidiennement la vie en société. Il 

existe dans le contexte Maxi d’oralité, un genre littéraire « de proverbes » qui sont des 

« symboles sonores » et Kolouche et Atindégla (2015 : V) le confirment quand ils 

écrivent : « On estime qu'il y a plus de 10 millions de proverbes en Afrique. Ce sont 

des trésors de la culture, de l'identité et du patrimoine africain. Les gens formulent, 

utilisent, et font circuler les proverbes par la parole…Dans cet héritage commun de 

connaissances, les proverbes sont l'une des sources les plus riches de sagesse et de 

vision du monde traditionnelles. Ils sont les épices de la culture parlée. Ils servent à 

de nombreuses fins dans la société et sont indispensables à notre culture. » Ils ne sont 

pas seulement l’animateur de la mémoire collective, mais grâce à eux on comprend 



 

68 
 

comment l’environnement est un livre vivant pour la tradition Maxi. Les proverbes sont 

utilisés dans le langage religieux, parce qu’à cause du caractère sacré de la religion, 

les choses ne sont pas dites ou appelées selon leur sens naturel. Par exemple lorsque 

la foudre foudroie une personne on dit « Sogbo xu lan » (Sogbo a tué un gibier). Autre 

exemple : le proverbe populaire par rapport à Xɛbyoso suivant : « Xɛbyoso Anyi bo 

nan ɖo asi ɖo dodo mɛ a ? » (Es-tu Xɛbyoso pour avoir ta femme en bas ?).  Xɛbyoso 

est supposé demeurer avec Dada-Sɛ́gbo dans le firmament « en haut » alors que ses 

épouses « vodunsi » vivent sur la terre, en bas. Cela s’emploie pour un couple qui en 

voulant se marier planifie de vivre séparé ou quand les parents d’une jeune épouse 

refusent de laisser leur fille aller vivre auprès de son mari. Tous ces proverbes se 

servent des éléments de la nature pour communiquer, ils sont grands producteurs 

d’images et l’environnement le leur en offre. 

Tous ces symboles se réfèrent à l’environnement et servent à l’élaboration des totems, 

des tabous et des différents systèmes de sacrifices. Le totem qui « peut être décrit 

comme l’ensemble des références symboliques d’unités ou d’identité sociales », 

fonctionne comme la « loi fondamentale » de l’akɔ. En effet, les références 

symboliques peuvent être un animal ou une chose de la nature. Il est souvent associé 

une histoire à l’objet totem. Beaucoup de sociologues voient dans le totem l’identité 

tribale. Tous les éléments de la nature peuvent servir de sanctuaire et on distingue les 

sanctuaires naturels (cascades, lacs, rivières, cavernes, montagnes, etc.) et les 

sanctuaires fabriqués que sont les différents temples qui jonchent les villes et villages 

Maxi. Ces totem, tabou, sanctuaires et sacrifices ont chacun ses interdits et indiquent 

des comportements de la vie. Ils fonctionnent pour tout le groupe comme une 

législation, écrite non dans un livre, mais dans l’environnement. 

Alors, il faut comprendre que : « les phénomènes identitaires ne sauraient en effet être 

saisis en dehors des cadres sociaux dans lesquels ils prennent place. Cette 

lapalissade sociologique vise à rappeler que toute socialisation est nécessairement 

socialisation avec, par et pour l’autre, qu’elle implique donc, dans la production des 

identités, l’intervention des matrices, agences et instances de socialisation » (Martin 

DC 2010 : 52).  Et tout ceci devient pour le Maxi son patrimoine parce que la raison 

majeure pour laquelle il croit ce qu’il croit et fait ce qu’il fait, c’est que cela a été transmis 

et tout écart provoque un trouble dans le monde invisible. Ainsi tout Maxi se croit la 



 

69 
 

continuation d’une génération, celle des ancêtres dont il porte le nom, et dont le sang 

circule dans ses veines, ce qui le remplit de la crainte de questionner cette identité ou 

la remettre en question. La compréhension de l’homme dans le contexte Maxi vient 

renforcer cette identité communautaire et le patrimoine hérités. 

2.4. L’anthropologie du peuple Maxi de Savalou 

Le but de cette section est de montrer que l’anthropologie Maxi est à l’origine de 

l’identité communautaire et de l’ancestralité. L‘existant humain et l’ontologie de 

l’ancestralité mettent en évidence le rapport identité-anthropologie.  

Le chercheur n’entrera pas dans toute la description et l’analyse de la conception de 

l’homme Maxi, mais il exposera, brièvement et en premier lieu, la composition de 

l’homme selon les Maxi. Puis, ensuite il montrera que c’est sa création, sa naissance 

et sa mort qui mettent en exergue l’identité et le lignage ancestral. 

2.4.1. L’existant humain Maxi 

La « famille au pays Maxi est composée des morts, des vivants et de ceux qui ne sont 

pas encore nés » (Dah Voji IVPVIII6). Ceci explique les cinq (5) composantes de la 

personnalité chez les Maxi.  

L’homme chez les Maxi se conçoit comme un être complexe, les interlocuteurs l’ont 

exprimé comme le chercheur l’a découvert chez Kossou (1983 : 47) « ce qu’est 

l’homme, nul ne peut le dire. Quand tu vois un homme, il ne faut pas penser que tu l’as 

vu complètement, comme il faut, parce que tu n’es pas entré en lui pour savoir ce qu’il 

pense, tu n’es pas entré dans sa conscience (« aï ») ». Cela voudra signifier que la 

connaissance de l’homme va au-delà de ce que l’on perçoit immédiatement et qui est 

son corps. L’homme ou encore « Gbɛtɔ » (gbɛ/vie ou monde-tɔ/père, ce qui signifie le 

« père du monde »), au pays Maxi semble à première vue comporter deux 

composantes, visible et invisible, mais chaque catégorie se décompose en sous 

catégories qui seront exposées en commençant par le visible. 

Le visible ou encore le corps a deux mots pour le désigner avec une nuance : 

« agbaza » et « wutu ». Kossou ne les distingue pas tandis que Adoukonou le fait et 

donne à « wutu » le sens de « terme générique qui s’applique à tout existant, et signifie 

métaphysiquement un principe d’action causale, transitoire » (1980 : 115). Le 

« wutu », dans le présent cas fait partie du corps et peut être assimilé à la peau. La 



 

70 
 

composition du visible n’est pas seulement le corps, le second élément qui lui est 

attaché mais qui s’en distingue est le « yɛ » qu’on pourra traduire par l’ombre. Le « yɛ » 

qui est l’ombre claire que le corps projette dans la lumière, dans l’anthropologie Maxi, 

revêt aussi le signe du principe spirituel qui reste collé à l’individu même quand il n’y a 

pas la lumière, on dit par exemple que le sorcier « attrape le yɛ sur la tête des 

enfants ». Ainsi le yɛ semble connoter de deux natures : celle visible, qui reste attachée 

au corps et est projetée par la lumière et celle, invisible, qui entrera en ligne de compte 

des composants invisibles de l’homme Maxi. La partie visible sert d’intermédiation 

entre le monde visible matériel et le monde invisible. C’est au niveau de la partie 

invisible que « l’homme maxi » est complexe.  

Pour bien comprendre les composants invisibles de l’anthropologie Maxi, il faut partir 

du nom générique de l’homme (gbɛtɔ) (le père de la vie) et celui de Dieu (Gbɛɖotɔ= 

gbɛ/la vie ou le monde-ɖo/possesseur-tɔ/père, ce qui signifie « celui qui possède le 

monde, la vie). Si le « père du monde » et le monde dans lequel il vit, sont visibles, 

celui qui possède le « père du monde » et le monde est invisible (nu ɖo yɛsumɛ= 

nu/quelque chose-ɖo/est-yɛsumɛ/ombre fermé, ce qui donne la chose qu’on ne peut 

toucher et en même temps cachée). Kossou parle de la vision métaphysique de 

l’homme. Le contact entre les deux se fait par la partie invisible-intouchable qui est 

dans l’homme. On en dénombre trois composantes : yɛ, lindon et sɛ́. Après avoir parlé 

de yɛ et selon la compréhension Maxi, toutes les créatures ont leur yɛ, « l’ombre » 

perceptible mais immatérielle, et en cela, elle rappelle les propriétés du numineux 

(puissance agissante de la divinité). L’ombre est, selon Kossou, « passée pour le 

double de l’homme, c’est la confusion de « l’accidentel » avec « l’essentiel » par la 

conscience. » Il est dit qu’à la mort, le « yɛ » veille sur le corps jusqu’à ce que ce 

dernier soit enterré et disparaît une fois le corps mis en terre. Le « lindon »  est compris 

comme une émanation de Dieu, bien différent de l’esprit, mais caractéristique à chaque 

individu, elle ne meurt pas et c’est grâce à elle que les autres parties de l’homme vont 

se reconstituer quand un jeune qui meurt brutalement, réincarne intégralement sa 

personne (mɛkuwaɖé), telle qu’il était avant la mort pour achever sa destinée. Enfin le 

« Sɛ »   au Pays Maxi est double : il y a le « sɛ » donné par Dieu, il correspond à ce 

que Imasogie (1997 : 25) appelle « alter ego », une replique céleste de « l’âme-

personnalité ». C’est ce « sɛ » qui reçoit la destinée que la personne doit réaliser sur 



 

71 
 

la terre. « Cela comprend la famille à travers laquelle elle viendra au monde, son 

métier, la durée de sa vie, son statut social et le genre de mort qu’elle connaîtra ». On 

peut le comparer à « un génie programmeur-protecteur » dont le rôle est de veiller à 

l’accomplissement de ce qui a été arrêté avant la naissance de la personne. Le second 

« sɛ » est celui de l’ancêtre, celui qui est « l’ancêtre protecteur » qui se nomme en 

langue Maxi « Jɔtɔ » (jɔ/qui fait naître ou précurseur à la naissance-tɔ/père, ce qui 

donne : l’ancêtre instigateur de la naissance). Ce « Jɔtɔ » est significativement appelé 

« Sɛ Mɛkɔkantɔ », c’est-à-dire le Sɛ qui a prélevé l’argile dont le corps a été façonné. 

Il est différent du « Sɛ » de l’individu parce que « l’ancêtre jɔtɔ » peut assurer la même 

fonction pour plusieurs enfants à naître. En participant à la formation du corps, il peut 

y  laisser son empreinte soit sur le corps, ce qui fait qu’il peut y avoir une ressemblance 

physique entre l’ancêtre et l’enfant dont il est le « jɔtɔ », ou soit sur le « sɛ » de l’enfant, 

ce qui peut se manifester par des traits de caractères ou de destinée communs. C’est 

ici que se manifeste la continuité ancestrale. L’enfant qui bénéficie de la protection 

générale de tous les ancêtres, bénéficie d’une protection spécifique de son « Jɔtɔ » et 

en retour l’enfant doit chercher à vivre comme son « Jɔtɔ » a vécu et si ce dernier était 

puissant, l’enfant est par prédisposition censé incarner la même puissance. Les « Sɛ » 

ne meurent pas mais ils survivent après la mort et intègrent le « village des ancêtres » 

pour ceux qui ont fini leur vie terrestre dignement, ont connu la vieillesse et ont eu de 

bonnes cérémonies funéraires.  

2.4.2. L’ancestralité est ontologique au pays Maxi 

Le but de cette section est de montrer que le cycle de la vie est encadré par les 

ancêtres. Trois éléments déterminent ce cycle : Jɔtɔ et village des anctres, modèle 

exemplaire de vie sur terre, jouissance des rites funéraires de la famille. 

Il n’existait pas un seul enfant né au pays Maxi et d’une famille Maxi  qui ne soit pourvu 

d’un « jɔtɔ » avant l’arrivée des églises évangéliques. Cela montre le rôle prépondérant 

que jouent les ancêtres dans le devenir des générations à naître. En effet, il a été 

montré dans la section précédente que le « sɛ » est l’entité porteuse du code de la 

destinée de chaque personne. Les croyances Maxi stipulent que les esprits 

malfaiteurs, les sorciers, les démons et des divinités étrangères peuvent essayer 

d’empêcher quelqu’un d’accomplir sa destinée. Cela laisse comprendre que la 

destinée n’est pas à proprement parler, une prédestination, mais plutôt un projet dont 



 

72 
 

l’accomplissement final exigera des efforts, humains et surnaturels. L’ancêtre ou la 

divinité Jɔtɔ se présente comme le premier garant protecteur de l’enfant dont il assure 

la prédestination. Il sera consulté souvent pendant les moments de crise de la 

personne pour recevoir des révélations, des indications de sacrifices et des remèdes. 

L’ancêtre jɔtɔ peut en cas de besoin appeler les autres ancêtres ou les « Hɛnnu » et 

« Akɔ » vodun à la rescousse. C’est ainsi que le principe de continuité ancestrale est 

établi et se perpétue de génération en génération. Un enfant qui nait sans un « jɔtɔ » 

ne pourra pas survivre car il est sans protection et sa destinée sera happée par les 

ennenmis envahisseurs. Et si les enfants ne survivent pas, le lignage ne pourra pas 

se perpétuer et l’ancestralité se trouvera compromise. Cette continuité « ancêtre-

enfant » a fait naître dans l’ontologie Maxi la croyance de « Mɛkuwadé » 

(Mɛ/quelqu’un-ku/mort-wadé/revient à la vie ailleurs, ce qui signifie : le mort revient à 

la vie délocalisé). Cela voudra dire que si la mort intervient avant « l’âge normal pour  

mourir », donc une mort prématurée, la personne se « réincarne » dans un autre 

village ou pays lointain, en tant que personne pour poursuivre normalement le reste 

des jours. Cependant, si quelqu’un l’ayant connu avant sa première mort le reconnaît, 

il disparaît instantanément. La croyance de « mɛkuwadé » suggère que la mort est 

normale seulement lorsqu’on a vraiment vieilli. C’est alors qu’on pourrait intégrer le 

« village ancestral », mais tous les membres de la famille ne deviennent pas ancêtres. 

A ce sujet la croyance demeure imprécise et les interlocuteurs du chercheur n’ont pu 

lever l’imprécision. Cependant les conditions pour devenir ancêtre sont bien connues 

des membres de la communauté et sont au nombre de trois : vie exemplaire, 

progéniture et funérailles dignes.  

Avoir vécu une vie exemplaire, en modèle du respect des valeurs ancestrales et 

surtout avoir défendu la communauté. La longévité est une conséquence de la 

protection des ancêtres qui annonce la première condition de l’élection à l’ancestalité. 

Cependant cette première condition doit  être suivie de la seconde, celle de la 

progéniture. 

N’est véritablement homme que celui qui s’est marié, mais le couple sans enfant est 

un signe de malédiction et la communauté a élaboré des stratégies pour résoudre un 

tel problème. Cela a conduit à l’institution du lévirat qui dépasse le sens qu’en donne 

l’Ancien Testament : « la rédemption de la propriété familiale et la procréation d’un 



 

73 
 

héritier par suite du décès d’un parent » (Ahoga 2001 : iii). Le lévirat au pays Maxi 

résout aussi les problèmes de l’infécondité ou de l’impuissance masculine du vivant 

de la personne concernée. Car ne peut devenir ancêtre un homme sans progéniture. 

L’expérience d’avoir élevé des enfants de son vivant, prédispose l’ancêtre à devenir 

« jɔtɔ ». Mais les conditions : avoir été un modèle, et avoir éduqué des enfants, ne 

suffisent pas pour accéder à l’ancestralité. Une dernière condition s’avère nécessaire : 

obtenir des funérailles appropriées. 

Il existe différentes formes de funérailles : celles destinées à toute personne en 

dessous de l’âge de procréation et celles des adultes avec différentes variantes selon 

qu’il s’agit d’une femme ou d’un homme, d’un roi ou d’un chef de famille, d’un vodunsi 

ou d’un « hunnon », etc. Sans les funérailles, aucun mort ne pourra traverser le fleuve 

qui sépare notre monde du village des morts ou des ancêtres. Il y a plusieurs rituels, 

mais le chercheur n’évoque que celui qui intéresse la présente étude : « Avɔdo-cyɔ » 

(avɔ/pagne-do/couvrir-cyɔ/dépouille mortelle, ce qui signifie : couvrir le mort ou 

envelopper le mort). Pour ce rituel, il y a deux sortes de « pagne » : celui du fils aîné 

(viɖaxo-vɔ) et celui du lignage (akɔ-vɔ) qui sont incontournables, sans lesquels ledit 

rituel ne peut s’accomplir. Le pagne du fils ainé signifie que vous avez eu des enfants 

(dans le sens que vous avez l’expérience qui vous élit pour la continuité ontologique 

de l’ancestralité) et celui du lignage signifie que vous avez bien vécu en modèle et que 

le lignage vous couvre, comme preuve de votre honorabilité. C’est alors que les autres 

rituels funéraires vont suivre pour ainsi favoriser l’accès au village des morts, des 

ancêtres. A une exception près, tout décès au pays Maxi (même celui d’un enfant) a 

droit à des funérailles. Quiconque meurt par foudroiement n’a pas droit aux funérailles. 

Ce sont certains membres du clergé Xɛbyoso qui s’occupent alors de la dépouille 

mortelle. « Autrefois, quand il tourne définitivement dos à la vie, on le place sur une 

claie durant un temps. La divination permettait de choisir entre trois, sept, seize et 

quarante et un jours. L’inhumation se tenait sans pompe au terme de ce temps 

d’attente » (Ananou : 2014 : 152). Au pays Maxi l’inhumation du foudroyé est gardée 

secrète et la gestion de la dépouille dépend du mal commis et du type de « vodun 

Xɛbyoso » qui a sévi. Ce qui est remarquable, c’est qu’on méprise le mort foudroyé au 

point de toujours admettre que son esprit ne peut intégrer le cercle des Ancêtres. « Par 

conséquent, il ne réincarne aucun enfant dans sa lignée. Étant incapable d’être alors 



 

74 
 

un Jͻtͻ, il ne jouit du moindre privilège de déification humaine. Cela limite 

généralement à ses contemporains le souvenir de son nom. À en croire la tradition 

orale, l’évocation de ce dernier par quelqu’un attirerait même sur lui la force chtonienne 

de la Divinité. » (Ananou p. 153).  

En somme, il ressort de l’anthropologie Maxi que le « sɛ » est la composante de 

l’homme, qui assure les liaisons ontologiques. C’est à partir de l’ancêtre éponyme que 

la communauté prend corps. Et les valeurs, les identités et les croyances de la 

communauté qui émergent du contexte sont portées et transmises par le système 

d’ancestralité dont l’« ADN » se trouve être le « Sɛ ». La pérennité de chaque ancêtre 

est assurée par ceux pour qui il est le « jɔtɔ ». L’adulte qui a été jugé par le Vodun 

Xɛbyoso n’y a pas droit. Par sa fonction de « justicier », le Vodun Xɛbyoso bannit le 

coupable et l’empêche de devenir ancêtre. En dehors de l’ancestralité, il existe une 

autre caractéristique des Maxi, un élément de repérage qui les identifie, même quand 

ils sont à des milliers de kilomètres de leur aire géographique : la langue. 

2.5. La langue et le rythme du peuple Maxi de Savalou 

Le but de cette section est de montrer que la parole et le geste constituent un 

patrimoine traditionnel oral qui caractérise une ethnie et se perpétue de génération en 

génération. Laissant de côté, les éléments particularistes du contexte linguistique, la 

présente section expose exclusivement la pédagogie de la parole et la pédagogie du 

geste, pour montrer que les paroles génèrent des identités et que les gestes 

déterminent des modèles d’éducation propres aux ethnies. 

2.5.1. La langue Maxi comme facteur d’identité 

La pédagogie de la parole mettant l’accent sur les domaines qu’elle recouvre, l’analyse 

des différentes catégories de paroles montre que les paroles génèrent des identités. 

Le chercheur va seulement énoncer les trois catégories de paroles et les identités 

qu’elles génèrent sans les développer. La première : « la parole pour la parole », la 

deuxième : « les paroles lourdes, vraies et sensées » la troisième : « les paroles 

importantes, secrètes et sacrées ».  

2.5.1.1. La parole pour parole 

Cette catégorie regroupe des sous-ensembles de paroles qualifiées de « parole 

insensée », « parole mauvaise » et « parole mensongère ». La première se définit 



 

75 
 

dans son ensemble comme un acte gratuit et étonnant de vacuité.  Il s’agit d’une parole 

qui manque de réflexion et de pertinente ou inadéquate dans la situation où elle est 

prononcée. Le Maxi parle de « xo gblo » (xo/parole -gblo/vide, vague) ou encore « xo 

muu » (xo/parole-muu/non préparée, non cuite).  

La « parole mauvaise » se rencontre « sous des formes courtes mais denses en 

significations (les répliques), sous des formes de durée relativement longue. Dans l’un 

ou l’autre des cas, le degré de l’élaboration formelle affiche la rude contribution de 

l’intelligence et de l’imagination » (Bogniaho 1987 : 8). Le Maxi parle de « xo ɖiɖa » 

(xo/parole-ɖiɖa/tranchante, parole tranchante comme la lame) ou « xo gblegble » 

(xo/parole-gblegble/pourrie, parole comparée à un animal en décomposition).  

Enfin « la parole mensongère » dans le contexte Maxi peut revêtir deux aspects, un 

positif et l’autre négatif.  Le positif prend le qualificatif de « mensonge didactique ».  La 

culture Maxi classe dans cette catégorie, les « devins » de clairvoyance douteuse. 

Certains parleraient de « charlatan ». Le Maxi parle de « awonon » 

(awo/prestidigitation-non/mère, ce qui donne « mère de la prestidigitation »). Le 

mensonge négatif est rebuté par la communauté. 

A cette première catégorie de la parole, la communauté associe une sorte 

d’anthropologie. Il s’agit de la catégorie de personnes dont « l’expression littéraire 

orale » dominante se caractérise par l’une des trois différentes « sorte de parole » 

décrites ci-dessus.  Au « proférateur » de « parole insensée » sont associés les signes 

d’immaturité, d’inconsistance, de manque de réflexion et de sagesse. A celui de 

« mauvaise parole » sont associés des caractéristiques d’investigateur de relations 

intersubjectives tendues, des oppositions et inimitiés, des rivalités, des émulations. La 

société Maxi n’accorde pas de responsabilité d’importance sociale à ces catégories de 

personnes. Dans le cadre de la présente étude, toute personne appartenant à cette 

catégorie était exclue de la rencontre de réconciliation qui a eu lieu le 07/02/2017.  

2.5.1.2. Paroles lourdes, vraies et sensées 

Arrangées en deux groupes, « cette catégorie porte les marques de l’intelligence dont 

l’esprit, l’idée, l’imagination constituent les manifestations patentes. La mémoire joue 

le rôle d’adjuvante de l’intelligence et de l’imagination. Elle permet d’emmagasiner une 



 

76 
 

certaine expérience de la parole pendant que l’intelligence en collaboration avec 

l’esprit et l’imagination crée » (Bogniaho 1987 : 2).  

Le premier groupe appelé « parole sensée » est celle de l’ancien, du sage ; on la 

retrouve sous les formes du proverbe, de la devinette, de l’adage, des maximes et 

sentences. Il s’agit de paroles riches de significations dont la compréhension exige la 

présence du délivreur et du récepteur, partageant la même communauté de fonds 

culturel. Ce type de parole traduit un certain pragmatisme, des réalités issues de 

l’observation et de l’empirisme quotidiens conceptualisés par une mise en forme 

savante.  

Le second groupe, « parole lourde, pesante ou la grande parole », selon (Bogniaho) 

est « ainsi appelée à cause de sa durée, de sa longueur et de la densité de sa 

signification, la parole lourde énonce une vérité soit relative à l’éthique d’une société 

précise, soit universelle. Elle se plie bien facilement à une datation. Le plus souvent 

localisée dans le passé, elle prend les caractères de l’histoire, de la légende, du 

mythe » (p. 2). 

Les porteurs de ces paroles sont les sages de la communauté. Au pays Maxi on les 

appelle « mɛnxo » (mɛn/propre ou cuite-xo/parole, parole propre, parole cuite, qui 

signifie la personne dont la parole est propre, cuite (sens de cuisson : prendre le temps 

de veiller sur, pour obtenir ce qui est bon) ; enfin toute personne âgée est nommée 

« mɛxo »). Il s’agit de celui qui sait manipuler la parole et dont la vie en réflète le dégré 

de maitrise. Les structures sociales sont conçues pour produire de telles personnes 

dont la responsabilité première est de diriger par une vie de modèle. Les paroles de 

ces sages sont une école, la langue Maxi la qualifie de « paroles assises » car elles 

apportent à l’individu la connaissance, l’appaisement et l’aident à établir la concorde 

avec les autres.  

2.5.1.3. Paroles importantes, sacrées et secrètes 

 « En Afrique, la parole n’est pas pour la parole, la parole porte la vie, la bénédiction, 

la malédiction et parfois la mort. Elle peut être sacrée ou profane » (Ahoga 2001 : 17). 

« La parole sacrée ». La parole « sacrée » est importante parce que dans le contexte 

Maxi, elle est à l’origine de tout pouvoir, bon comme mauvais. 



 

77 
 

 La parole sacrée utilisée pour « déclencher » le pouvoir positif regroupe les prières et 

les bénédictions. Au pays Maxi, les prières et les bénédictions constituent une quête 

de bonheur à travers la consécration de l’individu ou de la communauté et de leur 

protection. Elles sont souvent un mélange d’invocations, de requêtes, de blâmes et de 

panégyriques (paroles louangeuses). « Certaines de ces prières adoptent une forme 

incantatoire et magique, seule caractéristique susceptible de leur permettre de 

voyager vite pour atteindre la divinité et la décider. Cela s’appelle utiliser le langage 

d’une divinité, entrer en contact » (Bogniaho 1987 : 4). En dehors des prières et des 

bénédictions parentales, les autres s’accompagnent de sacrifices, de libation, 

d’offrande de produits et parfois d’animaux. 

La parole sacrée utilisée pour « déclencher » le pouvoir négatif constitue le registre 

des malédictions qui sont de deux catégories : la malédiction parentale et la 

malédiction engendrée par un manquement à la famille. 

La première concerne la malédiction des parents contre leur progéniture. Au pays 

Maxi, les parents qui peuvent user d’un tel pouvoir sont les géniteurs (père et mère ou 

ceux qui ont assuré la charge de l’enfant depuis sa naissance) et les tantes et oncles 

du côté du père. Mais Dah Kandénou (2017 : 05/09/ 10h35) précise « que selon le 

« Fa » et selon les Jɛtɔ au pays Maxi, seuls les vrais parents géniteurs ont un tel 

pouvoir sur leurs progénitures et à condition qu’ils aient assumé leur responsabilité, y 

compris les rituels des différentes initiations ». La malédiction fonctionne alors comme 

une contre-prière du parent pour attirer le malheur sur la tête de son enfant. Mais les 

géniteurs arrivent à une telle profération lorsqu’il y a une faute vraiment lourde comme 

humiliation et frustration publiques, abandon des parents dans les situations de 

maladies incurables ou de pauvreté liée à une invalidité du parent.  

La seconde catégorie de malédiction concerne les crimes et l’adultère des femmes. 

Ces deux fautes lourdes, pour faire objet de malédiction, ne doivent se passer qu’à 

l’intérieur de la famille. On fait agir dans ce cas, l’ordalie qui est une sorte d’épreuve 

judiciaire dont la finalité au pays Maxi n’est pas seulement d’établir la vérité, mais aussi 

d’attirer le jugement divin ou ancestral qui en découle, et qui peut être fatal.  

Enfin, la parole la plus redoutée au pays Maxi est l’incantation.  



 

78 
 

L’incantation part du principe que chaque élément de la nature a deux noms : un 

populaire et un secret. Le premier nom populaire attribué par l’homme n’a aucun 

pouvoir en lui-même, il sert au langage populaire de la communication. Le second, 

« incantation », secret et génésiaque, est donné par la nature ; il réveille et met en 

branle nombre de vertus en ces éléments. Ainsi, chaque élément de la nature, matériel 

comme immatériel et même l’homme, répondent tous à un nom que le profane ignore. 

L’incantation ou « xo ɖiɖa (xo/parole-ɖiɖa/cuire signifie parole préparée ou parole 

tranchante) ou « gbe sisa » (gbe/voix-sisa/envoyé ou envôuté, signifie voix 

envoutante) existe sous deux formes. Il y a l’incantation de bienfaisance et celle de 

nuisance. Elles fonctionnent comme « arme » défensive et offensive et permettent 

d’entrer dans le monde spirituel où tout acte d’envoutement demeure indétectable par 

le système scientifique ou médical. La parole qui est comme la clé pour entrer dans le 

monde invisible tire son origine du Vodun Xɛbyoso. A l’initiation, l’utilisation du mot est 

toujours précédé de la manducation d’une noix sacrée appelée « atakun » ou 

« maniguette » (De Souza S 2005 : 58). Cette parole est intraduisible et renvoie à 

l’image d’un bruit rappelant la rapidité de l’éclair, suivi d’une extension comme la 

lumière qui se répand.  

La parole est porteuse à la fois de vie et de mort. Et seuls les sages des familles et 

ceux qui sont intermédiaires entre le peuple, les divinités et les ancêtres en sont les 

possesseurs. C’est pourquoi ils sont les plus craints, car ils constituent la conscience 

du peuple et sont redevables aux ancêtres qui les contrôlent. 

 Mais le langage dans le contexte d’oralité ne se résume pas uniquement à la parole, 

Il y a le langage non audible : le geste. 

2.5.2. Le geste comme parole d’éducation  

Cette section vise à montrer que le geste, et derrière le geste, le rythme, sont de 

puissants moyens d’éducation par lesquels se définissent l’identité d’une ethnie.  La 

première partie de la section sera consacrée à la formation de l’identé par le geste, et 

le rythme comme l’animation de l’identité dans la culture Maxi. 

2.5.2.1. Le geste forge l’identité 

Dans la culture orale, la communication a déjà commencé quand deux personnes se 

retrouvent ensemble. La présence communique, mieux, les gestes qui suivent la 



 

79 
 

présence sont encore plus parlants. C’est la loi fondamentale de l’anthropos de 

Jousse, appelé « Rythmo-Mimisme », qui révèle comment se forge l’identité par le fait 

de mimer ce que l’on voit : « Ce qui frappe, en effet, quand on observe l’être humain 

spontané, c'est sa  tendance à imiter, plus exactement à « mimer » toutes les actions 

des êtres vivants, toutes les attitudes des êtres inanimés qui l'entourent. L'Anthropos, 

c'est le microcosme qui « réfléchit » en miroir et en écho, le macrocosme » (Jousse 

1969 : 27). Les parents ou les prémiers éducateurs de l’enfant constituent le miroir 

dans lequel l’enfant apprend à se voir pour se reproduire et pour devenir leur écho. Le 

geste devient par ces faits, le moyen de formation et de pérénisation de l’identité, de 

conservation des acquis et de l’environnement. Ainsi les attitudes et les 

comportements pendant la saison pluvieuse (par exemple, ne pas se coucher sur le 

dos, mais à plat ventre, de peur d’être foudroyé) pérennisent l’éthique du Vodun 

Xɛbyoso de génération en génération. 

Il y a lieu de rappeler que la personnalité de l’enfant, au pays Maxi, ne se forge pas 

par instruction mais par éducation. En effet si l’instruction « est constituée par un 

ensemble de connaissances acquis soit par l'enseignement reçu à l'école, soit par des 

études personnelles dans des livres » (Hounsounon-Tolin 2014 : 48), l’éducation 

demeure jusqu’à présent le moyen de formation de l’identité au pays Maxi. Et  « le 

facteur le plus déterminant et le plus efficace demeure l'exemple dans le milieu familial. 

L'enfant imite naturellement ceux au milileu desquels il vit. Il parle comme eux, adopte 

leurs idées et leur sentiments. Il essaie de reproduire leurs gestes » (p. 49). L’enfant 

qui est bien éduqué est caractérisé au pays Maxi par deux expressions « e tuwun afɔ 

» (e/il-tuwun/connait-afɔ/pied, ce qui donne il « connait le pied » dont le sens est  « il 

peut décoder les gestes du pied), et puis « e tuwun nuku » (et/il-tuwun/connait-

nuku/oeil, ce qui donne « il connait l’oeil »  dont le sens est « il peut décoder les clins 

d’oeil »). Cette connaissance du langage non verbal ne détermine pas seulement son 

identité, mais elle s’étend à l’ientification de l’environnement et les autres signes du 

temps de la journée. Par exemple lorsque quelqu’un frappe à votre porte tôt le matin, 

à 4, 5 ou 6 heures, cela voudra dire que la raison pour laquelle il vient est très 

importante et il faudra l’accueillir avec un grand sérieux. Enfin, le langage non verbal 

va plus loin pour concerner le rythme. Chaque peuple ayant ses rythmes, les Maxi ne 

peuvent en faire exception. 



 

80 
 

2.5.2.2. Le rythme anime l’identité 

C’est Jousse qui résume bien le rôle fondamental que joue le rythme dans la mémoire 

par le soutien qu’il apporte à l’apprentissage par le corps dans l’éducation d’une 

personne : « la Mémoire, infatigablement exercée dès l’enfance, donne son plein et 

merveilleux rendement en se confondant d'elle-même aux lois rythmiquement 

mnémoniques de l'organisme humain. » (Jousse 1969 : 25). Dans ce domaine, du 

berceau à la  tombe, la vie au pays Maxi est jalonnée de différentes catégories de 

chants, danses et rituels. Le chercheur n’exposera pas ces différentes catégories de 

rythmes mais il s’attardera dans une première partie sur les deux types de ryhtme : le 

rythme immédiat et le rythme profond et il finira par la perception subjective du rythme. 

Le rythme qui peut se définir comme la perception d’une forme dans le successif, fait 

apparaître, selon Cauvin (1980 : 19-20) deux éléments caractéristiques. Le premier, 

formel et objectif, par exemple tel son, est effectivement répété. Le second élément, 

psychologique, fait que « l’esprit humain perçoit les éléments successifs comme 

formant un tout organisé ».  C’est de ces caractéristiques que se dégagent les deux 

types du rythme :  immédiat et profond.  

« Dans le rythme immédiat, les différents éléments sont perçus comme un tout continu, 

un présent : l’élément fort du rythme (par exemple, la répétition des mêmes syllabes, 

le temps fort du tambour) réapparaît alors que le précédent n’est pas encore disparu 

du champ du présent psychologique..., il se manifeste surtout dans des effets audibles, 

perceptibles immédiatement, et auxquels correspondent des mouvements du corps 

(taper des mains, danser) » (Cauvin 1980 : 19-20). C’est ce rythme immédiat qui donne 

tout son dynamisme à la tradition orale et maintient une certaine vitalité dans les 

relations quotidiennes. Ce rythme immédiat, présent, aussi bien dans les textes oraux 

que dans les chants et les danses, structure la mémoire et facilite l’apprentissage des 

gestes et des danses. Il permet de comprendre que les textes de la tradition orale ne 

sont pas indépendants d’autres manifestations de la tradition, spécialement des 

instruments de musique et de la danse. Ainsi le texte se coule dans le rythme. C’est le 

cas des panégyriques décrits dans le présent travail, c’est également le cas des contes 

entièrement ou partiellement chantés. 

Dans le rythme profond,  « les différents élément sont perçus comme rythme grâce à 

une activé plus complexe de l’esprit humain. Bien que perçus comme formant un tout, 



 

81 
 

ces éléments ne se succèdent pas dans l’immédiat, dans le champ continu du présent 

psychologique. C’est la mémoire qui aide à reconnaître les ressemblances. Par 

exemple, grâce au retour régulier d’un chant dans un conte, on remarque les étapes, 

les séquences du conte. Il s’agit d’une stucture plus profonde du texte qui en manifeste 

l’unité » (Cauvin 1980 : 19-20). Le développement du rythme profond se manifeste 

aussi dans la culture Maxi par ce que Eno Belinga (1978 : 52) appelle « langage frappé 

ou rythmique » et que le langage populaire nomme « tam-tam ». Diverses variantes 

du langage frappé ou tam-tam se rencontrent au pays Maxi, chacun ayant sa 

philosophie et ses spécificités. Gbaguidi A (sd : 3) en évoque une quarantaine dans la 

région Maxi, recouvrant tous les aspects de la vie. On peut en citer quelques uns : 

tam-tams royaux «Hungan » dont la production est codifiée, ainsi que  « Akatan’to »  

qui annonce le décès d’un roi, d’un prince ou d’un dignitaire;  les « Akpi », tam-tams 

accrobatiques, ne se dansent que tous les cinq (5) ans ; le « Azahun »  est joué pour 

et pendant  la guerre ou pour les grandes chasses. « Tchingunmɛ » qui est le plus 

célèbre des tam-tams funéraires, s’est tellement répandu qu’il est aujourd’hui joué par 

la plupart des ethnies du Bénin. La description qu’en fait Gbaguidi A, résume bien la 

fonction et le rôle du rythme profond : « Quand le gong caractéristique de ce tam-tam 

résonne, même le non initié qui l’entend pour la première fois se sent transporté par la 

cadence captivante de la musique, car le Tchingounmè parle à l’âme, il parle au corps. 

Lorsqu’il parle au corps, le corps vibre, se ploie, se tortille et se trémousse. Il traduit 

les vibrations du rythme en une danse frénétique ou paisible, qui se communique de 

voisin à voisin par le dialogue gestuel plein de complicité » (Gbaguidi A : 3).  Ce rythme 

funéraire se joue aux funérailles de tout adulte Maxi, sauf celui dont la mort a été 

occasionnée par le Vodun Xebyoso. Il en est de même pour les autres tam-tams 

d’annonce (Hungan ou Akatan’to). Qu’il s’agisse d’un roi ou d’un prince ou d’une autre 

autorité, la mort advenue par le  Vodun Xɛbyoso le prive de toutes ces expressions 

d’accompagnement social.  Cette éventuelle privation de l’accompagnement social au 

pays Maxi permet de comprendre que derrière le rythme, il y a le facteur subjectif du 

rythme. 

La perception subjective du rythme, qu’il soit immédiat ou profond, révèle qu’il ne s’agit 

pas du rythme pour le rythme ou de la danse pour la danse. C’est plutôt l’identité 



 

82 
 

psychologique  de la communauté qui s’anime par les procédés musicaux dont  les 

cinq niveaux seront exposés succinctement.           

Le rythme rassemble la communauté autour d’un objectif dont le contenu est déterminé 

par la nature du rythme. Il y a des rythmes informatifs et des rythmes rassembleurs. 

En dehors des tam-tams d’annone, les autres rythmes définissent la nature de la 

communauté constituée des récepteurs et émeteurs, dépendamment du rythme et des 

circonstances. A ce premier niveau, les émeteurs et les récepteurs s’identifient et se 

mettent en phase. Par exemple pour le « Cingumɛ », les émeteurs sont le groupe 

composé des instrumentistes, de la vedette, de ses accolites, de la foule, tandis que 

les récepteurs sont constitués de la famille endeuillée, des familles alliées et des 

proches. Le second niveau du processus du rythme est de provoquer une sorte de 

satisfaction affective dans leur action communicationnelle au travers des chants et des 

danses. Au troisième niveau, il y a l’intension de pousser plus loin l’émotion, au delà 

de l’ordinaire, par une excitation progressive qui s’enfle par la répétition et le 

redoublement du rythme ou l’adoption d’un rythme spécifique, propre à produire, soit 

de la joie pour les circonstances de fêtes ou de distraction, soit  des pleurs pour le cas 

des rythmes funéraires. Au quatrième niveau, ce n’est plus le rythme qui importe, mais 

l’attention suscitée par le contenu dont la signification donne au chanteur de tenir son 

auditoire suspendu à ses lèvres par son argumentaire. Le « Cingumɛ », par exemple, 

adopte en cette phase, un rythme « ralenti séquencé » qui permet à tout l’auditoire de 

saisir la profondeur du message, et quand il sent son attention recompensée, il réagit 

en gratifiant la vedette de billets de banque qui lui sont apposés au front. Et enfin le 

rythme culmine en son dernier niveau par l’effet de mémorisation que Cauvin (p.24) 

résume bien quand il dit : « dans la perception du rythme, tout s’allie pour provoquer 

un effet d’attention et faciliter la mémorisation : on se rappelle mieux ce qui est appris 

sur une structure rythmée »  

Chaque groupe ethnique a ses rythmes et chacun réagit toujours quand il entend jouer 

le rythme de son ethnie. Lorsqu’un étranger aime le rythme de votre ethnie, vous 

devenez son ami, c’est en cela une preuve que le rythme anime l’identité.  

 

 



 

83 
 

Conclusion  

Ce chapitre a permis de voyager dans le passé du peuple Maxi pour retracer le récit 

des évènements passés. Cette histoire ébauchée par les Maxi eux-mêmes, montre 

comment le socle culturel est bâti sur la communauté comme le déterminant des 

identités individuelle et communautaire. Ce chapitre montre comment l’anthropologie 

Maxi repose sur l’ancestralité et les entraves à la vie sont régies par l’ensemble des 

croyances qui fondent le système Vodun, surtout les Vodun lignagers auxquels 

n’échappe aucun natif Maxi. Le chapitre suivant montrera comment se construit une 

communauté Vodun dont les Vodun diffèrent des Vodun lignagers.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

84 
 

 

 

 

 

CHAPITRE 3 : LE PEUPLE MAXI ET SES 
RELIGIONS : VERS UNE DESCRIPTION 

 

Ce chapitre est une application de la troisième l’étape de MADIR. Il permet de 

comprendre comment l’initiation du chercheur au Vodun Xɛbyoso, lui a permis 

d’analyser et de comprendre les religions au pays Maxi pour être en mesure de décrire 

le Vodun de l’intérieur, d’exposer son histoire, son identité, le processus de son 

organisation et sa fonction. 

Le but de ce chapitre est de voyager jusqu’au cœur de la vision du monde de la 

communauté Vodun Xɛbyoso pour découvrir son origine et sa fonctionnalité au pays 

Maxi.  

Le chercheur partira de la vision que le Vodun est une solution à la question du mal 

(troisième question existentielle selon Wright §211), pour explorer la dénomination et 

l’histoire du Vodun Xɛbyoso, son organisation, le processus d’intégration, sa fonction 

et son ancrage au pays Maxi. 

3.1. Histoire du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi de Savalou  

Le but de cette section est de montrer que le Vodun Xɛbyoso est une religion, une 

religion africaine qui a son histoire et dont le nom désigne une réalité évidente. 

3.1.1. Le Vodun Xɛbyoso, une religion, une religion africaine 

Le chercheur veut user de deux preuves irréfutables de ce que le Vodun est une 

religion : les dimensions élaborées par Eliade Mircea et la confirmation de Saulnier, 

un spécialiste du Vodun. 

Dans la plupart des langues africaines, le mot religion n'existe pas, en dépit de 

l’omniprésence du phénomène désigné. Ce n’est pas pour autant qu’il faut dénier à 

l’Afrique l’existence de religion comme le rappelle Tabar dans sa critique du 



 

85 
 

christianisme : « Sans doute les missionnaires y auraient trouvé des traces de 

pratiques pseudo-religieuses primitives, mais rien qui ne permette de considérer que 

les indigènes avaient une religion, comme en Europe, en Asie ou aux Amériques... 

Quoi qu’il en soit, en pure logique, on pouvait conclure du numéro de cette revue qu’il 

n’y avait pas de religion en Afrique noire, si ce n’est, bien évidemment, l’islam et le 

christianisme » (2008 : 327).  

A propos de la définition de la religion, Tienou (1999 : 4) précise que ce n'est pas 

chose facile, car les spécialistes n'arrivent pas à s'accorder sur les caractéristiques à 

retenir pour y arriver avec précision. Il suggère de se référer aux quatre dimensions 

proposées par Mircea Eliade (1949) pour caractériser la religion.  

La première dimension concerne le crédo. Pour les religions qui ont un texte sacré, le 

credo est le résumé officiellement reconnu des principaux articles de la foi. Le Symbole 

des Apôtres est le premier credo de foi dans le catholicisme. D’autres symboles vont 

s’y ajouter. L’avènement de la Réforme a nécessité la formulation de nouveaux 

crédos : La Confession d'Augsbourg pour les Luthérien, le Catéchisme d'Heidelberg 

pour les Calvinistes. 

Dans les croyances Vodun, les « panégyriques » constituent l’équivalence des textes 

écrits. « Le panégyrique vodun est un chant-poème psalmodique. C’est donc une 

parole sacrée et littéraire, une parole fragmentaire d’archivage de la théologie vodun 

et de la rhétorique dans le Golfe du Bénin (en Afrique de l’Ouest) » (Ananou 2014 : 

17). Dans le cas spécifique de la dimension du crédo, il y a les panégyriques d’identité 

auxquels est associé tout le système anthroponyme vodun. Par le simple nom d’un 

fidèle vodun, l’on peut déceler son appartenance vodun. Par exemple Sokponwé, 

Sognitin, Sokpawé et Sogbossi, sont tous du vodun Xɛbyoso. Dans la culture africaine 

et singulièrement dans le système vodun, les « noms n’étaient pas attribués au gré du 

hasard ou suivant la mode du moment, mais ... ils étaient signifiants de la personne et 

porteurs d’un message » (Saulnier 2001 : 9). 

La deuxième dimension, celle du culte, est l’ensemble des rites et pratiques propres à 

une religion. Le catholicisme se caractérise par ses sept sacrements qui constituent 

les éléments fondamentaux régissant sa dimension cultuelle. Tandis que le 

protestantisme se satisfait de ses rituels, baptismal, de mariage et de la sainte scène. 



 

86 
 

Tout le christianisme reste influencé par les trois offices (royal, sacerdotal et 

prophétique) de l’Ancien Testament. 

La dimension ritualiste demeure très forte dans le vodun en ce sens que l’élément 

dominant dans le culte, à la place de parole écrite, est le rite qui est multiple. Le rituel 

le plus important dans le vodun est celui de l’initiation qui commence par un 

internement de trois mois au couvent, suivi de deux autres alternés de séjours de neuf 

mois dans la société, avant que le néophyte ne soit véritablement reconnecté à sa 

structure familiale d’origine. 

La troisième dimension, celle de la communauté, se définit comme groupe (de 

personnes) dont la vie en commun est soumise à l'obéissance à certaines règles 

religieuses. Si cette définition s’applique bien à l’église, dans le vodun une autre 

caractéristique s’y ajoute : ce groupe partage une histoire et une culture. La 

communauté au niveau de l’église est bien structurée mais la structure hiérarchique 

n’est pas partagée par toute la chrétienté et les autorités de l’église vivent pour la 

plupart comme des « fonctionnaires de Dieu » (Drewermann E 1993 : 306). Le 

fonctionnariat induit un état d’isolement du pasteur ou du prêtre qui « semble souvent 

se situer à l’écart des préoccupations habituelles, ce qui, dans la vie sociale, peut le 

faire apparaître comme représentant un ordre différent de l’ordre séculier » 

(Waardenburg 1993 : 135). Bien que la communauté vodun soit bien structurée et 

fortement hiérarchisée, les autorités du vodun ne vivent pas d’un ministère vodun. Au 

contraire, ils vivent les mêmes réalités sociales que les autres membres de la 

communauté, subissent les mêmes lois et contraintes de la vie. Les deux 

communautés, chrétienne et voduiste, partagent les mêmes éléments d’occupation 

spatiale appelée temple et « couvent ou autel » et mènent des activités cultuelles 

publiques. Chacun a ses symboles identitaires. 

La quatrième dimension, celle du code ou encore éthique, se définit comme l’ensemble 

qui met en jeu les principes de conduite humaine à respecter, lesquels principes sont 

basés sur les injonctions des croyances de chaque religion. Si l’éthique chrétienne est 

basée sur le principe d’amour, dans le vodun c’est plutôt la loi du talion axée sur le 

principe des interdictions et tabous qui régit les conduites. 



 

87 
 

Ainsi, le vodun, comme toute autre religion, vérifie les quatre dimensions 

caractéristiques de la religion énoncée par Eliade Mircea. Mieux, Saulnier qui a étudié 

tout le système vodun et en a fait des recherches pour une thèse, parvient à la même 

conclusion, sur la base d’autres caractéristiques, que le vodun a statut de religion. Il 

l’exprime de la manière suivante : 

Quoi qu’on en pense par ailleurs et quelles que soient les dérives, il nous faut 

reconnaître que lorsque l’on parle du vodùn, on peut lui attribuer le statut de religion. 

Pour l’affirmer, nous disons qu’elle s’appuie, comme toute religion, sur une 

cosmogonie ou organisation du monde visible et invisible, sur une anthropologie ou 

une vision de l’homme et de l’existence humaine, l’une et l’autre cohérentes à leur 

manière. Des rituels expriment les relations entre visible et invisible entre l’homme et 

l’au-delà ; ils sont souvent très élaborés et riches d’expression : imposition de noms, 

chants et danses, sacrifices, initiation et consécrations (Saulnier 2009 : 16). 

Cette confirmation du vodun comme religion permet de remettre en cause les 

préjugées que l’Afrique n’a pas de religion ou que les croyances africaines ne sauraient 

s’ériger au rang de religion. Car en déniant le statut de religion aux croyances 

africaines, on les a diversement caractérisées. Des appellations les plus importantes 

on peut citer, l’animisme comme si les Noirs n’étaient pas matérialistes parce qu’ils 

croyaient que tous les êtres, animés et inanimés, avaient une âme. Les premiers 

explorateurs portugais des côtes africaines avaient nommé les croyances africaines, 

fétichisme. Saulnier rapporte qu’il « fut une époque où le jugement sur ces cultes et 

croyances était sévère… Un certain nombre de termes, ceux de fétiche, superstition, 

sorcellerie, magie… ont ainsi acquis puis guidé une connotation souvent péjorative ; il 

est évidemment difficile de voir de la religion véritable dans le fétichisme, la 

superstition, la magie, et plus encore dans la sorcellerie. Nous nous refusons à les 

utiliser pour qualifier le vodùn » (2009 : 15).  

Les choses ont considérablement changé depuis les réflexions menées par le 

Révérand Placide Tempels (1949) sur la philosophie Bantoue. Un autre regard est 

posé sur les croyances africaines, surtout avec les études de Parrinder qui nomma 

pour la première fois ces croyances, Religions Traditionnelles Africaines (R.T.A.). « Le 

terme de R.T.A. fut utilisé pour la première fois par Parrinder Goeffrey comme titre à 

un programme d’enseignement au Département des Etudes de Religion à l’Université 



 

88 
 

d’Ibadan en 1947 » (Walls 2014 : 12). Alors plusieurs colloques s’étaient tenus, aussi 

bien du côté catholique (Bouaké 1965 ; Cotonou 1970) que protestant sur les faits 

religieux africains et les conclusions ont abouti à l’expression officielle de Religions 

Traditionnelles Africaines. Le colloque de Cotonou qui a eu pour thème : « Les 

religions africaines comme source de valeurs et de civilisation », fut publié par 

Présence Africaine. Et le Vodun Xɛbyoso, qui, au pays Maxi est considéré comme l’un 

des plus grands Vodun du panthéon, servira de prototype pour la présentation du 

vodun en général.  

3.1.2. Histoire du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi 

Le but de cette section est de comprendre le sens du « Vodun Xɛbyoso » pour 

découvrir l’identité des membres de cette communauté. Deux éléments permettront 

d’y parvenir : la définition des deux concepts selon les Maxi, puis l’histoire de la 

particularité du Xɛbyoso des Maxi. 

3.1.2.1. Compréhension Maxi de Vodun et de Xɛbyoso. 

Les deux concepts « Vodun » et « Xɛbyoso », qui déterminent la communauté d’étude 

sont des concepts complexes et vastes. La recherche offre d’abord différentes 

orthographes et significations. Mais le chercheur n’expose que ce que les Maxi eux-

mêmes comprennent et définissent par les deux termes. 

Le Vodun selon les Maxi. Lors des recherches, surtout le jour de la réconciliation entre 

les deux communautés, un pasteur supplia les vodunon de lui donner le sens du 

vodun. Voici la réponse qu’il obtint. Dah Kandénou (2017: 07/02 à 11h32) raconte une 

histoire comme réponse :  

Un prêtre catholique et un prêtre vodun se sont liés amitié, une vraie amitié. Un jour le 

prêtre catholique souhaita que son ami lui explique ou lui montre ce qu’est le vodun. 

Le prêtre vodun lui dit que l’amitié ne venait que de commencer, donc qu’il était trop 

tôt pour qu’il lui livra ce qu’il a de très précieux. Les jours passèrent et la demande se 

répéta plusieurs fois. Enfin après trois ans d’amitié, le prêtre vodun céda à la demande 

de son ami, le prêtre catholique. Ils convinrent d’un rendez-vous chez le prêtre vodun. 

A son arrivée, son hôte recommanda au catholique d’enlever sa soutane, puis il lui 

indiqua une grande jarre fermée qui se trouvait au fond de la pièce. Le « Vodun » se 

trouve dans cette jarre, lui dit-il. Enlève le couvercle et à toi d’y plonger la main pour le 



 

89 
 

découvrir par le toucher. Il ajouta qu’il fallait s’appliquer pour trouver la stratégie qui 

permette de toucher le « Vodun ». Notre ami le prêtre catholique scruta avec sa main 

le fond de la jarre et conclut qu’il n’y avait que du vide. Le prêtre vodun insista qu’il 

doive encore chercher car le « Vodun » s’y trouvait. L’ami reprit les fouilles pendant 

longtemps et après des heures, fut lassé de rien trouver que du vide. Alors le prêtre 

vodun dit : c’est cela le « Vodun », ce que personne ne peut ni voir ni toucher, vous ne 

pouvez pas le découvrir par vous-même, il faut que quelqu’un vous y initie.  

Le « Vodun » échappe à tout effort d’étymologie et il n’est culturellement 

compréhensible que replacé dans le champ sémantique défini par les termes suivants: 

Nubudó : Nu/chose-bu/perdu-do/trou, ce qui donne : chose perdue trou et signifie: 

Quelque chose dont la compréhension échappe à l’entendement humain.  

Nud’ablǔ : (nu do ablǔ) : Nu/chose-do/semer, planter-ablǔ/obscurité, ce qui donne : 

chose semer obscurité et qui signifie : Quelque chose d’insondable, d’obscure. 

Nugɔngɔn : Nu/chose-gɔngɔn/profond, ce qui donne : chose profonde et qui signifie 

qui n’est pas accessible, qui est loin. 

Nusinnu : Nu/chose-sin/attacher, cacher-nu/chose, ce qui donne : chose cachée par 

chose autre ou qui renvoie à autre chose et qui signifie : la chose est symbole, signe 

d’une intension cachée, d’un sens. Et pour découvrir ce sens il faut recourir au 

« Bokɔnon », le devin, qui va consulter le Fa. Un exemple de « nusinnu » est le fait de 

voir en plein jour un surmulot (un rongeur appelé courament gros rat ou rat d’égoût). Il 

s’agit d’un rongeur qui ne sort que la nuit mais s’il arrive que vous le voyiez en plein 

jour, c’est une mauvaise augure et il faut consulter le devin afin d’en découvrir le sens 

et conjurer le mauvais sort. 

Nujiwu : Nu/chose-ji/gonfler ou grossir-wu/le corps, ce qui donne : chose qui gonfle le 

corps et qui signifie : ce qui produit de l’effroi. 

Yɛhwé : Yɛ/ombre-hwé/soleil ou lumière, ce qui donne ombre du soleil et qui signifie : 

le reflet de quelqu’un de lontain mais en même temps proche de nous ou dont nous 

jouissons des bienfaits. 

Hùn: sang. Il ne peut y avoir Vodun sans le sang. Pour le Maxi, le sang est sacré parce 

qu’il véhicule la vie (gbɛ). Mais il existe un mot « hun » dont la différence avec le 



 

90 
 

« hùn » se trouve au niveau de l’accent grave que porte le « u » du sang. Le « hun » 

est une exclamation d’étonnement et qui signifie : ceci nous dépasse. 

A partir de ce champ sémantique, l’étymologie la plus simple parmi toutes celles 

proposées du « Vodun » est « ce qui est dans le lointain là-bas (« vo », à part, 

« don » là-bas), ce qui est séparé » (Adoukonou : 65). Ainsi « l'origine de l'appellation, 

Vodun, peut faire l'objet de spéculation théorique, de conjectures historiques sans 

convaincre les lecteurs. La langue qui le prononce, qui l'utilise dans son vocabulaire, 

reçoit plus d'inspiration sur sa sémantique sans l'avoir écrit, lu ou décortiqué à travers 

la recherche dans un dictionnaire ou dans une encyclopédie » (Adoukonou). 

Xɛbyoso chez les Maxi. Les Maxi appartiennent à l’aire culturelle aja-tado et selon 

Ananou (2014 : 45) « les groupes sociolinguistiques disposent de quatre appellations 

paronymes pour désigner le culte : Xɛbieso, Xɛbioso, Xɛvieso et Xɛvioso. La réciprocité 

et l’interdépendance des langues font amalgamer les locuteurs qui en adoptent les uns 

ou les autres, mais plus souvent les uns et les autres. Les émetteurs ont généralement 

un libre choix de vocabulaire. Pour cela, les récepteurs ont besoin de prêter plus 

d’attention pour faire les discernements, même si l’erreur d’audition n’entraîne pas 

forcément l’incompréhension ou le changement de sens ». Mais à cause de la 

nasalisation et la « gutturalisation » poussées dans la langue maxi, il n’existe qu’un 

seul paronyme pour désigner le culte Xɛbioso. La nasalisation jouant, il ne peut y avoir 

qu’une seule syllabe de « bio » au lieu de deux « bi » « o » telle que le laisse 

comprendre Ananou. Chez le Maxi cette syllabe « byo » peut s’écrire de deux façons, 

dépendamment du ton : « byo » ou « byɔ́ » qui vont déterminer les deux sens 

possibles. 

a. Xɛbyoso 

Xɛ / byo / so 

Oiseau / être agile, être prompt / foudre 

L’oiseau agile ou prompt pour faire de la foudre 

b. Xɛbyɔ́so 

Xɛ / byɔ́ / so 



 

91 
 

Oiseau / demander / foudre 

L’oiseau demande avant d’envoyer la foudre 

Le sens a) met l’accent sur la promptitude à l’action tandis que le b) explique la relation 

conditionnelle d’action qui peut dépendre aussi bien de Sɛgbo-Lisa que des humains 

« Hunnon », représentants terrestres de Xɛbyoso. 

Il se dégage de là, deux lexèmes identiques au niveau de toutes les définitions : Xɛ 

(oiseau) et So (foudre) autour desquels se construit la quintessence de chaque nom. 

Xɛ (oiseau) se comprend au sens métaphorique qui est un principe de la loi d’analogie 

dans la religion. Cela rappelle la même préfiguration chez les Indiens et les Kwakiutl 

(Bouquegneau C 2009 : 26) où les dieux « Ahayuta » et « Amoncas » sont ailés, 

« Oiseau de Tonnerre ». En effet, si Xɛbyoso porte la foudre du ciel vers la terre, alors 

il s’en déduit qu’il la transporte. Mais le Vodun Xɛbyoso ne peut « descendre » sur la 

terre pour agir que grâce à l’une des divinités de son panthéon appelée « Dan-

Ayiɖohwɛɖo », qui a pour symbole l’arc-en-ciel.  

Le fait d’être porté par Dan-Ayiɖohwɛɖo, rend compte de l’action limitée du Vodun 

Xɛbyoso. Dah Voji (2017 : 07/02) fait remarquer que « la réalité observée confirme 

l’interprétation de la relation entre les deux Vodun. En effet lorsque l’arc-en-ciel 

apparait dans le ciel, le tonnerre fait silence, la foudre disparait et la pluie se raréfie 

comme si le « véhicule » du Xɛbyoso était occupé et l’opposé est aussi vrai. » Le 

Vodun Xɛbyoso se présente donc comme une « personne » qui a besoin de moyen de 

locomotion pour se déplacer, c’est le panégyrique qui révèle cette autre dimension.  

3.1.2.2. Naissance du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi 

Cette section vise à présenter le commencement et la manifestation du Vodun 

Xɛbyoso au pays Maxi. L’accession à cette connaissance a été faite en présence de 

cinq Sonon16 et la rencontre du dépositaire du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi, Dah 

Sokponwe (104). Puis il y eu un pèlerinage et une libation sur le site où le Vodun 

Xɛbyoso apparut : Yayɛji (Cf. annexe III.1). Mais les deux récits du commencement et 

de la manifestation sont libellés sous forme de mythe. Ils sont retranscrits ici, suivi 

chacun d’une interprétation. 

 
16 Dah Kandénou, Nanan Maanmon, Kinningbé, Dah Voji Azonyihin, Nanan Mɛdomɛ 



 

92 
 

Le mythe du commencement du Vodun Xɛbyoso 

Le couvent est le lieu d’instruction de tout le système vodun. Il y a eu tout un cérémoniel 

avant de commencer l’historique du vodun : la libation d’eau et d’alcool pour solliciter 

la permission du vodun et lui demander d’ouvrir l’entendement de tous les écouteurs ; 

le panégyrique d’invocation, qui a nécessité la présence d’un groupe de vodunsi, du 

Hunnon et des hunsɔ (Cf. photos annexe III.2). Voici le mythe de la naissance : 

Quand le monde fut créé, la terre et tout ce qui s’y trouve furent créés. La terre avait 

la forme d’une calebasse à laquelle manquait le couvercle. Xɛbyoso fut le couvercle 

que Sɛgbo-Lisa créa pour parfaire le monde. Les différents Akɔ (clans) peuplaient la 

terre mais les Jɛtɔ n’y étaient pas parce qu’ils étaient avec Xɛbyoso. C’est alors que 

Sɛgbo-Lisa ordonna à Xɛbyoso de les lâcher sur la terre, ce qui fut fait. Chacun des 

différents Akɔ avait son Vodun qui assurait sa protection, mais les Jɛtɔ en manquaient. 

Xɛbyoso qui est leur « géniteur » vit dans le firmament avec son monde peuplé de 

quarante et une divinités, toutes lui appartenant. Il s’approcha de Sɛgbo-Lisa pour 

obtenir la permission de descendre pour veiller aussi sur les Jɛtɔ qu’il avait lâchés sur 

la terre et qui luttaient comme tous les autres Akɔ contre la rareté d’eau. La terre était 

aussi remplie d’injustice et les Jɛtɔ en subissaient également.  

Xɛbyoso acquit de Sɛgbo-Lisa une force redoutable, une force qui le métamorphosa 

en un oiseau pyrogène pour qu’il fût en mesure de parcourir terres et airs, brousses et 

forêts, et même mers. Sɛgbo-Lisa le dota également d’une arme redoutable, une arme 

en forme d’une hache néolithique, Sosyͻvi, que Xɛbyoso emporta au monde. Pour le 

châtiment des coupables, Xɛbyoso la lançait à ses cibles pour les foudroyer, tuant et 

humains et animaux, abattant et arbres et lianes.  

Xɛbyoso descendit alors à Yayɛji, un petit village caché dans l’embouchure d’une 

rivière, au sein des Jɛtɔ pour se faire consacrer un autel en plein air sur un plateau de 

montagnes. De là il partait pour parcourir toute la terre afin de lutter contre l’injustice. 

L’arrivée de Xɛbyoso dans le monde contribua à faire régner l’ordre aussi bien dans 

les terres que sur les mers, dans les forêts et dans les airs. Partout où il passait, il était 

craint et respecté pour sa force de frappe. Partout où il allait, il recevait considération 

et adoration, parce qu’il était garant de la loi divine. La loi divine légiférée par Sɛgbo-

Lisa en personne. Mais avant que Xɛbyoso ne retourne dans sa demeure au firmament 



 

93 
 

d’où il jura de contrôler le monde, il rendit visite à son jeune frère vodun Sakpata à qui 

Sɛgbɔ-Lisa avait confié la surveillance de la terre. Il lui recommanda de veiller sur ses 

enfants Jɛtɔ à qui il venait de révéler tout le système vodun de son adoration. Puis il 

chevaucha le vodun Ayiɖɔ-Xwɛɖo pour retourner rendre compte à Sɛgbɔ-Lisa.  

Ce texte est manifestement un récit étiologique destiné à rendre compte d’un certain 

nombre de faits qu’il importe d’élucider. Le chercheur va s’en tenir à trois qui abordent 

respectivement : l’origine et la relation Xɛbyoso / Jɛtɔ, le garant de l’ordre et de la 

justice et la relation entre les grands Vodun. 

Origine et relation entre Xɛbyoso et les Jɛtɔ. Du récit, les Jɛtɔ « émanent » du Xɛbyoso 

qui devient de ce fait le « Hennu vodun » (Vodun familial). C’est pourquoi ne peut 

accéder au sommet de la hiérarchie Vodun Xɛbyoso qu’un Jɛtɔ. Ceci explique la 

particularité du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi. La conséquence est qu’un Jɛtɔ ne peut 

pas briguer un trône royal là où la culture Maxi garde encore ses valeurs historiques 

et spirituelles.17 Mais le « Sonon » Xɛbyoso ne doit pas se prosterner devant le roi à 

cause de la séparation des deux pouvoirs et la suprématie du vodun. Chez les Fon et 

précisément à Abomey c’est le contraire, Adoukonou (1980) le démontre dans les 

pages 78 à 81 au sujet du conflit entre Xɛvioso et Migan qui s’est soldé par un 

massacre du « hunnon » et des « huntɔ » « joueurs de tam-tam ». 

Faire régner l’ordre et la justice. Du récit, on saura essentiellement que Xɛbyoso est 

une divinité très forte. Sa puissance émane de Sɛgbo-Lisa qui, selon la conception 

philosophique du peuple Maxi, est le Créateur du Ciel et de la Terre. « Il est le 

modeleur des enveloppes charnelles que sont les humains et le commanditaire des 

essences supérieures que sont les Vodun. Ces derniers reçoivent chacun de lui une 

mission spécifique qui participe au gouvernement du cosmos et de tout ce qui le 

peuple. Xɛbyoso qui exécute un ordre de Sɛgbo-Lisa n’agit que dans les normes. 

Comme le témoigne le récit, il n’exagère pas dans l’accomplissement de sa tâche. » 

(Ananou 2014 : 62).  

 
17 Le pouvoir royal dépendait du pouvoir religieux pour deux raisons. La première, ce sont les divinités 
qui assuraient les victoires à la guerre, car toute entreprise dans ce domaine requérait leur approbation. 
La deuxième raison : l’équilibre et l’harmonie internes du royaume dépendaient de la loyauté du peuple 
et les couvents étaient des lieux où la parole du « Hunnon » est suivie à la lettre. C’est pourquoi le 
pouvoir « politique » ne peut se passer du pouvoir « religieux ». Xɛbyoso étant le plus grand Vodun au 
pays Maxi, avait un ascendant sur les autres vodun, et joue le rôle de trait d’union et d’unité. 



 

94 
 

Relation entre les grands Vodun. L’essentiel à en retenir est que, et Xɛbyoso et 

Sakpata se partagent le nom honorifique de « grand Vodun ». Monsia (2003 : 73) en 

définit quatre que sont Xɛbyoso, Sakpata, Dan et Ayiɖohwɛɖo. En effet, Sakpata n’est 

pas membre du panthéon Xɛbyoso, mais en tant que Grand Vodun, il existe une 

relation si étroite entre eux que ce sont les même « hunto » (les joueurs de tam-tam) 

qui assument les rythmes des deux vodun. Par déduction, il existe une unité très 

prononcée entre différents vudun au pays Maxi. Le chercheur a rencontré lors de ses 

recherches, l’association des vodun des villages de Logozohɛ, Gomada, Monkpa, 

Lahotan et Wɛdɛmɛ. Les prérogatives de l’association dépassent le domaine spirituel 

pour s’étendre aux domaines sociaux d’entraide. 

Visite du site de Yayɛji. Cela s’est réalisé le lundi 6 février 2017. Partis de Logozohɛ 

aux environs de 9h15, le chercheur et trois prêtres hunnon, arrivâmes à Gomaɖa à 

12h30mn. Nous laissâmes la voiture pour louer des taxis motos qui nous conduisirent 

au fleuve Yayɛ d’où nous fîmes le reste de la route à pied pendant 2h. Le site est un 

plateau de montage d’une superficie d’un km². Le site est aussi jonché des arbustes 

appelés « Anyan ». Il y a un vestige qui montre que l’endroit avait servi de lieu de culte. 

Le symbole de l’apparition du Vodun Xɛbyoso se résume à un arbre qui a poussé sur 

un pan de la montagne dont le tronc présente un développement un peu bizarre. (Cf. 

photos annexe III.3). C’est d’un trou que présente cet arbre que le Vodun ferait sortir 

les pierres qui devraient servir à consacrer un autel Xɛbyoso. Dah Voji nous a expliqué 

qu’après le sacrifice sanglant d’un bouc blanc, le Vodun Xɛbyoso livre des pierres 

« Xɛbyoso », (on les retrouve à l’entrée du trou), le nombre dépend de la taille de la 

population au sein de laquelle le Vodun sera consacré. 

Il se dégage qu’il ne peut y avoir un autel ou un temple Xɛbyoso au pays Maxi sans 

que les éléments de consécration (généralement les pierres) ne viennent de ce site. 

Et à cause du lieu d’apparition, aucun temple Xɛbyoso ne devrait être couvert, mais 

doit être à ciel ouvert et si l’autel est dans un local, ce dernier ne doit jamais être fermé 

(Cf. photos en annexe III.4), c’est-à-dire avoir une porte. Dans chaque concession où 

se trouve l’autel il y doit avoir l’arbuste appelé « anyan », car au moment où Xɛbyoso 

descendit, la terre était sans eau et son arrivée avait mis fin à la sècheresse. Aux Jɛtɔ, 

il donna ainsi la preuve qu’ils ne connaitront plus jamais le manque d’eau, « anyan » 

en étant le symbole de l’abondance. On le retrouve dans le panégyrique des Jɛtɔ : 



 

95 
 

Jɛtɔvi simɛnu 

Jɛtɔ/clan-vi/enfant, simɛ/dans l’eau-nu/appartenant :  

Enfant du clan vivant dans l’eau 

Klwe klwe sǐ ma non han sí anyanmɛ 

Klwe/bruit de récipient sec signifiant manque d’eau, sǐ/eau, ma non/ne pas, 
han/manquer, sí/de, anyan/arbuste imbibé d’eau - mɛ/dans 

Jamais l’eau ne manquera dans l’arbuste « anyan » 

Agbogonu ciso 

Agbogonu/habitant d’Agbogon - ci/la pluie-so/foudre 

Venant d’Agbogon, pays de la pluie et de la foudre 

Akɔ glagla non wa xwé yi kpétó 

Akɔ/clan, glagla/fort-brave, non wa xwé/bâti sa maison, yi/près, kpéto/lisière de la 
brousse 

Le clan brave n’a pas peur de bâtir sa maison à la lisière de la brousse 

Akwɛ ciancian sɛ gbɛ̀ navi 

Akwɛ/argent, ciancian/amasser, sɛ/déplacer, gbɛ̀/vie, navi/enfant de 

Peuple accumulateur de richesse pour mener à bien sa vie  

Fi misa tɔn 

Fi/enfant, Misa/pays misa, pays d’abondance tɔn/appartenant 

Digne fils de Misa  

Fin. 

Ce panégyrique du clan Jɛtɔ est plein de significations qui ne peuvent faire objet de 

commentaires dans ce document. Le chercheur l’a évoqué pour confirmer l’origine et 

la relation des Jɛtɔ avec le Vodun Xɛbyoso qu’ils considèrent comme leur géniteur. Par 

conséquent, ils se montrent redevables en assumant le leadership du Vodun Xɛbyoso 

partout où prévalent encore les valeurs culturelles Maxi. Les Jɛtɔ sont ainsi devenus 

les spécialistes de tout ce qui concerne la pluie, le tonnerre, la foudre, etc. 

Mais la particularité du Xɛbyoso Maxi réside aussi dans la manière dont ce vodun 

chevauche ses vodunsi et dont fait écho le second mythe ci-dessous. 

Le mythe du « chevauchement » du vodunsi Xɛbyoso 



 

96 
 

Le phénomène de chevauchement est commun à tous les vodun et consiste en ce que 

le vodun prend « possession » de son « épouse » et se dit : vodun jɛ asi ton tǎ (vodun 

est tombé sur la tête de son épouse). Le mythe montre que Xɛbyoso en est l’initiateur 

et lui confère une particularité qui ne se retrouve pas chez les autres vodun. Ce mythe 

chez les Maxi est le même que celui retrouvé chez les Fon, sous la plume 

d’Adoukonou. 

Tous les vodun sont des « gbɛtɔ ». Sakpata lui-même était un lépreux sans pieds ni 

mains. Xɛbyoso lui aussi était un homme. En ce temps-là Sakpata prit une nouvelle 

femme à l’attrait et à la beauté irrésistible. Celle-ci était fille de Fa, lui aussi « gbɛtɔ ». 

Or Fa avait longtemps refusé de donner sa fille en mariage, jusqu’au jour où Xɛbyoso 

la sollicita. Sakpata venant après, demanda lui aussi la main de la fille. Fa s’opposa à 

la demande de Sakpata en disant que son frère ainé, Xɛbyoso, l’avait devancé. Mais 

Sakpata insista. 

Un jour de marché où la fille de Fa était allée faire des achats. Sakpata qui, depuis son 

coup de foudre, surveillait ses allées et venues, vint à sa rencontre sur le chemin de 

retour. Il l’entreprit, lui fit des avances ; la fille tenta vainement de lui expliquer que son 

frère ainé l’avait déjà sollicitée. Mais à peine eut-elle le temps de finir son propos que 

Sakpata jeta sur elle son manteau magique ; ce qui eut pour effet de la faire disparaitre 

subitement avec lui. 

La famille la chercha quinze jours durant, mais en vain. La science de Fa, puissance 

divinatoire, était en défaut aux yeux de ses femmes qui se moquèrent de lui. Le 

quinzième jour, Fa appela ses deux femmes et s’entretint avec elles des ultimes 

moyens à mettre en œuvre pour retrouver sa fille. Il fut décidé que le lendemain, jour 

du marché, on devrait « nyi aban » (« convoyer les vivres », faire un ‘sacrifice’ au 

« Nan » et « Lɛgba ») afin de retrouver sa fille. 

On prépara les différentes sortes de pâtes : blanche, rouge, noire, on y ajouta une jarre 

d’huile, et un bouc castré. Ce repas devrait être exposé sur un tertre (« zuji ») avec 

tout le « agban » (offrande, charge). 

Sakpata, depuis le rapt de la fille de Fa, se faisait accompagner par elle pour aller faire 

des emplettes. Or, voici que ce jour-là, se présenta sur leur chemin, une aubaine 

capable de leur tenir lieu de provisions, l’espace de plusieurs marchés. Il dit donc à sa 



 

97 
 

compagne : « Pourquoi continuer le chemin ? Nous pouvons faire sur ce tertre, notre 

provision pour plusieurs jours. Arrêtons-nous pour ramasser ce qui nous est 

nécessaire. Sa « femme » s’arrêta et se mit à ramasser les offrandes, mais le manteau 

de l’invisible qui protégeait du regard des mortels s’imbibait d’huile chaque fois qu’elle 

essayait de transvaser le contenu de la jarre. Sakpata, qui n’avait pas de membres, 

ne pouvait lui venir en aide, il lui donna donc l’ordre d’enlever le manteau qui 

l’embarrassait. 

Or Xɛbyoso qui avait juré de retrouver son amante et de la prendre en mariage 

observait la scène du firmament. Aussitôt qu’il l’aperçu, il zébra le ciel serin et fondit 

sur sa fiancée. Ebloui et atterré par le feu céleste, Sakpata fendit la terre et s’y abrita. 

Car c’est Mawu qui a créé le ciel et la terre. 

Xɛbyoso prit possession de sa femme qui poussa un cri strident jusqu’à aller s’abattre 

au « Satɔ » (place publique où les Vodunsi viennent danser devant le vodunxɔ) de 

Xɛbyoso. Ce fut la première possession, car jadis aucun vodun n’entrait en possession 

des hommes. Une fois en possession de sa femme (asi), il envoya dire à Fa qu’il avait 

relevé le défi, comme promis. Fa alla trouver sa fille chez Xɛbyoso et dit ; « Dès 

aujourd’hui, je te la donne en mariage ». Sakpata fit venir Xɛbyoso et lui demanda 

pourquoi l’autre jour il tonna si fort et fondit sur sa femme en sa présence. « Que me 

serait-il arrivé si je n’avais pas disparu sous terre ? » « Mon pauvre ami », lui répondit 

Xɛbyoso, « je t’aurais foudroyé sans aucun doute ». Sakpata lui dit qu’à partir de ce 

jour il devrait entrer sans délai en possession de ses adeptes (hu asi : tuer la femme), 

sans fiançailles préalable (sɔ nyonnu, sɔ asi ɖo té). Sakpata s’engage de son côté à 

ne plus « chercher ses femmes » (commettre l’adultère avec elle : ba asi). 

C’est pourquoi Xɛbyoso ne connaît pas le rite des fiançailles sacrées (« asi sɔ ɖoté »). 

Seul parmi les « vodun », il « tue » « ses femmes » sans délai ; en revanche, Sakpata 

et les autres « vodun » ne tuent pas nécessairement leurs « femmes ». De plus, de 

tous les autres « vodun », Sakpata a le privilège de prendre toutes les femmes qu’il 

désire. Telle est l’origine de cette tradition « hwendo » de « mise à part provisoire » 

(fiançailles sacrées) des adeptes de Sakpata (Adoukonou 1980 : 66-68). 

Ce mythe met en exergue la relation Xɛbyoso-Sakpata et les confirme comme les 

grands vodun dont Xɛbyoso est l’ainé. Cette particularité de « saisir » son « épouse » 



 

98 
 

sans « fiançailles sacrées » lui confère une forme de crédibilité et de véracité au sein 

des Maxi. Lors de ses recherches, le Nangbo Naanmon a présenté au chercheur, une 

vodunsi que Xɛbyoso a saisie depuis la Côte d’Ivoire pour venir la « tuer » au « Satɔ » 

de Logozohɛ. Quand elle fut prise, elle cessa de parler la langue maternelle, et perdit 

le sens normal de la vie. Elle parla une langue inconnue et il a fallu une femme maxi 

pour discerner qu’il s’agissait d’une prise de Xɛbyoso pour qu’elle soit convoyée 

jusqu’au village. Après les rites d’initiation, elle recouvra le sens et réintégra sa famille. 

Le contenu des deux mythes et les déductions qu’on en tire, poussent à examiner de 

plus près les réalités que recouvre vraiment le Vodun Xɛbyoso dans la culture Maxi de 

Savalou. Et ceci doit commencer par l’identification du Vodun. 

3.2. L’identité Vodun et son organisation 

Le but de cette section est de montrer que la société Maxi est fortement voduiste.  On 

distingue deux catégories de vodun chez le Maxi : le vodun de naissance et le vodun 

d’adhésion 

3.2.1. Les vodun de naissance et leur organisation 

Tout le contexte social Maxi baigne dans le vodun et tous les Maxi sont nés dans le 

système des vodun familiaux. Des quatre catégories de vodun qui constituent le 

système Maxi, les trois premières concernent les vodun de naissance.  

Les études sur la personne et la société dans la pensée ou l’imaginaire  du peuple du 

Golf du Bénin montrent qu’il ne saurait exister un seul individu qui soit exclu de 

l’influence vodun. Autrement dit, il n’existe pas un « païen » dans le système vodun. 

Partant de la base, on distingue les « Hennu Vodun » ou Vodun de la famille, ensuite 

viennent les « Akɔ Vodun » ou Vodun du clan ou tribu. La typologie vodun commence 

avec le « Vodun familial » ou plus exactement le « Vodun lignager », auquel aucun 

Africain ne pouvait se soustraire, à moins de ne pas naître dans une famille. Le culte 

des ancêstres présent chez la plupart des Africains, notamment chez les Béninois et 

singulièrement au pays Maxi explique ce lien héréditaire du Vodun. Le « Vodun 

lignager » a pour grand prêtre, le « Daa Hennumɛxo » (père doyen d’âge du Hennu) 

et porte le titre de sa fonction « Daa Hennugan » (père responsable en titre de la 

famille). Au pays Maxi, il y a la complémentarité de l’élément masculin par l’élément 

féminin, donc le « Hennumɛxo » est doublé de la « Tannyi ɖaxo » (mère doyenne 



 

99 
 

d’âge). Et c’est l’ensemble de ces « Hennumɛxo » et « Tannyi ɖxo » déjà décédés qui 

est objet du culte des ancêtres. Chaque enfant qui nait dans le « hennu » (famille) est 

une forme d’énamation de ces ancêtres par le système appelé « Jɔtɔ́ », c’est-à-dire 

les ancêtres qui présentent au Créateur la terre dont le corps d’un enfant a été façonné 

au moment de sa conception. Chaque enfant a nécessairement un « jɔtɔ́ » soit parmi 

les ancêtres soit parmi les « tannyi ɖaxo » soit parmi certaines divinités liées à la 

famille. Ce sont les ancêtres qui choisissent l’enfant et cela énonce une règle 

fondamentale au niveau de tout le système Vodun : c’est le Vodun qui choisit et non 

l’individu, quelque soit le type de Vodun. L’enfant va donc subir les différents rituels, 

d’abord ceux qui sont communs à la famille et ensuite, ceux relevant de son « Jɔtɔ ». 

Les rituels du Vodun familial concernent les grandes étapes de la vie qui sont : la 

naissance, le passage des âges ou étapes de la vie (fin d’adolescence, mariage, prise 

de responsabilité comme la royauté ou hennumɛxo, etc.) et la mort (les funérailles). 

Ce premier type de vodun concerne tout le peuple Maxi.  

3.2.2. Le vodun inter-ethnique et son organisation. 

Cette section va montrer le second type de vodun et comment on évolue dans son 

organisation. 

Contrairement aux vodun familiaux, les vodun inter-ethniques et le vodun international 

sont intégrés par adhésion. En effet vous devevez membre soit par une « élection du 

vodun », soit par la volonté de vos parents qui vous offrent au vodun par un serment, 

comme gage de reconnaissance à ce vodun pour la résolution d’un problème. 

L’organisation du « Vodun » est déterminée par les différentes étapes d’initiation 

autour desquelles se développent les « instances » du Vodun. Il y a cinq (5) niveaux 

d’instance dans la hiérarchie d'un Vodun d’adhésion. Dans l'ordre descendant on a le 

Vodunon, la Nangbɔ, le Hungan, le Hunsɔ et le Vodunsi. 

1. Le Vodunon : Vodun/Vodun-non/mère, ce qui donne Vodoun mère ou la mère du 

Vodun et qui signifie, « propriétaire » du Vodun. Il s’agit du premier responsabale, 

représentant spirituel, le légataire qui est en communication avec le Vodun. Il est 

l’ordonnateur des activités du couvent. Le Vodun impulse à travers sa personne sa 

volonté et ses règles et l'inspire pour gérer au mieux, d’une pratique logique et dans 

les normes concordant avec la nature. Il se présente comme une « incarnation » du 



 

100 
 

Vodun et au niveau de l’organisation topologique il ne saurait exister deux 

« Vodunon ». Il est la référence et les questions complexes lui sont adressées. Au 

pays Maxi il s’agit généralement d’une femme. 

2. Le ou la Nangbɔ. Responsable dans un ordre de collégialité au vodunon, un genre 

de coadjuteur. Il assume les fonctions ritualistes normalement dévolues au vodun. Il 

accomplit les libations dans le sanctuaire suite aux offrandes, c'est lui qui assure le 

dialogue avec le Vodun invoqué par une longue litanie. 

3. Le Hungàn : Hun/croyance-gàn/chef, ce qui donne chef des croyances et qui signifie 

« Maitre » des cérémonies. Il connait bien les différents rites et cérémonies et assume 

leur réalisation selon les contextes, lieux et moments. Il assume la sécurité du couvent 

et du temple d’une part et de l’autre, il est le garant de la protection du culte. Il est le 

serviteur direct de ses supérieurs hiérarchiques et leur doit dévotion. Enfin, Il est le 

dépositaire de l'ensemble des connaissances secrètes et de leur censure. 

4. Le Hunsɔ : Hun/croyance-sɔ/cheval, ce qui donne le cheval des croyances et qui 

signifie « practicien des rituels, cérémonies et enseignements ». Il est comme 

« l’homme de main » du Hungàn. Il assume la pratique des cérémonies, ce qui 

correspond au rôle de sacrificateur. Il lit et interprète la signification des sacrifices 

annoncés  par les messages du Vodun au travers du « Fa ». Il est le conducteur, un 

genre « d’instructeur » des vodunsi. Il peut se faire aider par d’anciens « vodunsi ». 

5. Le Vodunsi : Vodun/croyance-si/épouse, ce qui donne et signifie épouse du Vodun. 

Il est le sujet principal, fondamental, sans lequel les manifestations des rituels, 

cérémonies et cultes ne sauraient s'exécuter. Il a épousé le Vodun à qui il va consacrer 

désormais sa vie. Il commence l’initiation par le « mariage » qui se manifeste par la 

mort et la résurrection au Vodun. Il entre alors au couvent et cette première période 

dure trois mois suivis de deux autres alternés par neuf mois de vie civile pour la plupart 

des initiés. Missain-Ade (2006 : 33) décrit bien ce que devient un tel initié : « A sa sortie 

il est transformé et cela se manifeste par : comportement nouveau, marques 

indélébiles sur le corps (scarifications, maintenant interdites à cause de SIDA ; 

marques spécifiques indiquant l'identité de son époux le Vodun), changement de son 

nom de naissance, adoption d'un nouveau nom. Tous ces changments induisent une 

attitude véritablement énigmatique et retiennent irrésistiblement l'attention ».  



 

101 
 

Cette dernière instance est la deuxième étape dans le processus de l’initiation dans le 

Vodun, elle constitue la base de la communauté vodun. Personne ne pourra parvenir 

à l’instance supérieure sans franchir d’abord cette étape déterminante. Ceci permet 

d’examiner succinctement les différentes étapes d’initiation dans le Vodun. 

3.3. Le processus d’intégration dans le Vodun Xɛbyoso 

Le but de cette section est de montrer que l’initiation au Vodun Xɛbyoso est une 

socialisation d’un niveau supérieur à celui de l’ethnie. Deux éléments déterminent cette 

socialisation vodun : l’initiation au couvent et l’éducation par le rythmo-mimisme. 

3.3.1. L’initiation au couvent  

Le couvent est un lieu de transformation irréversible de l’individu. Cinq étapes 

produisent un tel changement. 

La première étape, celle « des fiançailles sacrées », commence par le départ du 

néophyte du domicile familial et s’achève par la retraite au couvent. Vient ensuite 

l’étape de sa « mise à mort » par le Vodun. La « résurrection » qui suit, est l’étape 

déterminante et la plus préoccupante pour les parents des novices. La lévée des 

interdits du Vodun, qui vient après la « résurrection », inaugure l’étape de réintégration 

sociale, dont le premier rite est celui d’accès au marché et le dernier, celui de la guerre.  

1. Les « fiançailles sacrées »18 commencent par une rupture de la vie profane. Cela 

nécessite une séparation géographique d’avec sa propre famille qui se manifeste par 

l’entrée au couvent. Le premier jour a lieu l’attribution du vodunon tutélaire et la 

personne devient « kajɛkaji », c’est-à-dire néophyte, pour trois mois. Le « kajɛkaji » vit 

désormais avec son vodunon pendant trois mois et s’adonne aux travaux champêtres 

et domestiques sous la coupe de ce dernier. Au bout des trois mois le « kajɛkaji » subit 

une cérémonie appelé « afodoxwégbé » (mise de pied dans la maison), c’est-à-dire 

qu’il rend visite à sa famille. Le déroulement du rituel est le suivant : 

Au portail de l’enclos familial, le vodunnon prend de l’eau fraiche et en fait une libation 

tout au long de la porte d’entrée. Il pose le pied gauche de « kajɛkaji » dans la partie 

mouillée, avant de l’autoriser à franchir le seuil. Mais ce dernier est ramené pour 

inaugurer une nouvelle manière d’être dans sa propre maison et c’est sous les 

 
18 La particularité de ce concept chez Xɛbioso est qu’il ne négocie pas le choix du néophyte comme les 
autres vodun. Il le saisit et inaugure ainsi la période qualifiée de fiançailles sacrées. 



 

102 
 

injonctions de son vodunnon tutélaire qu’il doit fonctionner. Ainsi, « kajɛkaji » ne devrait 

s’assoir que sur une natte (ɖɔ) déjà installée devant la case de sa mère. Il ne peut 

manger que du haricot, spécialement préparé pour l’occasion. Après le repas il reprend 

le chemin de chez le vodunnon. Le lendemain nuit de cette visite familiale, « kajɛkaji » 

va se joindre aux autres néophytes comme lui pour subir la cérémonie d’épousailles. 

Il s’agit d’une grande cérémonie qui regroupe généralement plusieurs « Vodun ».  

Compte tenu de l’organisation en place, il arrive souvent que plusieurs voyagent de 

longues distances parce que cette cérémonie exige des conditions que plusieurs 

« hunkpamɛ » (couvent ou temple) ne peuvent remplir à eux seuls. Ce sont les 

« couvents-mères » qui peuvent accueillir l’évènement. Le résumé suivant fait par 

Adoukonou (1980 : 191-192) comporte presque tous les éléments que le chercheur a 

reçus au cours de ses différents entretiens : 

A l’intérieur du couvent (vodunxwé), on nous présenta au vodun Loko. On avait creusé 

un trou devant l’autel du Vodun. Dans ce trou on introduisit une jarre, un crâne 

d’homme, du « sokpɛn », un couteau, des feuilles de « anyanyan », de « désrésigɛ » 

et de « xisixisi ». Le tout est mis en décoction dans de l’eau. De cette eau on prit une 

petite quantité dans une calebasse que l’on plaça sur l’ensemble. Nous19 les 

« Kajɛkaji » qui sommes venus des différents « xɔhennu » (couvent), nous nous 

agenouillâmes tout autour. Et l’on nous fit la solennelle adjuration (xodo) : « Ce que 

vous avez vu ici, malheur à vous si vous allez en parler quelque part : vous mourrez 

tous. Mais si quelqu’un n’en parle pas, celui-là vivra. » (Nué mimon ɖo fie ɔ mi yi ɖo 

do fidé ɔ mibi wɛ̀ na ku ; é nyi mɛde ma ka ɖɔ a ɔ, é na gan). 

Le vodunnon du Xodaxo était l’officiant en la circonstance ; il nous fit boire tous à cette 

même coupe. Cette eau qu’il nous fit boire est le Vodun auquel nous appartenons et 

qui nous tuerait si nous allions quelque part en livrer le secret.  

Le lendemain matin chacun retourne à son couvent d’origine. Mais si le regroupement 

est important et que la distance parcourue est longue pour certains, il arrive que les 

autres rituels, décrits ci-après, se passent dans le même lieu. 

 
19 Il n’a pas été facile d’obtenir l’accord de publier ladite initiation. Le « nous » est employé parce que 
l’initation se fait toujours en groupe. Mais il désigne aussi l’apprentissage du langue du « nous 
communautaire ». 



 

103 
 

 2. Le rituel de « asihuhu » ou la mise à mort de son « épouse » par le vodun. Lorsque 

le Vodun prend la personne, cette dernière est forcée de se rendre au couvent. Voici 

ce que rapporte un informateur : « En arrivant devant le vodunnon qui se trouve à 

l’intérieur du couvent, nous nous affalâmes en prenant soin de nous coucher sur le 

côté gauche, la tête vers le vodunnon, le point gauche servant d’oreiller. 

On vint nous prendre comme des cadavres pour nous emmener à l’intérieur du 

vodunxɔ où seuls ont accès les vodunsi. Là nous nous asseyons et dès ce jour, on 

commence à nous apprendre la langue que nous devrons parler en tant que Nubyɔɖutɔ 

(ceux qui mendient leur pain). » 

3.  La « résurrection » des vodunsi « morts » ou « Hunfunfun ». Il existe plusieurs 

formes de ce rituels : celui qui se pratique sur un groupe et le cas individuel dépendant 

du type de vodun (Xɛbyoso par exemple). Pour le cas du « hunfunfun » du groupe, 

voici ce que rapporte l’informateur :  

Sept jours après, on nous ramène devant le temple du vodun (vodunxɔhɛnnu) et l’on 

nous coucha sur une natte (ɖɔ́) ; on étendit une autre natte (ɖɔ́) sur nous tous qui 

étions « morts », tués par le vodun. Nous sommes prévenus que l’on chantera un 

certain chant et qu’à un moment donné nous rejetterons d’un seul movement le (ɖɔ́) 

qui a été étendu sur nous. Un vodunsi est chargé de chacun des « morts » ; il doit le 

piquer à la fin du 4e chant, pour qu’il n’oublie pas de se lever. La fin de la 4e strophe 

en question est significative : « La panthère a longtemps dormi / Mais la panthère s’est 

réveillée ! » (...) Nous nous levons et nous mettons à griffer la terre au rythme du tam-

tam en direction des poulets que les Hunsi tiennent en main. Nous les leurs arrachons 

et les décapitons d’un coup de dents. Nous dansons et retournons tous à l’intérieur du 

couvent. 

A partir de ce moment, nous marcherons toujours un peu penchés vers l’avant, les 

yeux à moitiés fermés et le point gauche toujours fermé. L’apprentissage de la langue 

« vodun » recommence sous la direction  de Nangbɔ (qui est la grande mère, la 

maitresse des novices). Il dure trois à quatre mois. Deux autres rituels clorent cette 

cérémonie, il s’agit du rituel de sortie où en présence des parents et amis, nous sortons 

de l’entrée du couvent où le Nangbo nous amène à manger avec notre main gauche. 

Les parents donnent des cadeaux, souvent de l’argent que chacun remettra au 



 

104 
 

vodunnon. Le dernier rituel de cette cérémonie est appelé « ajamɛyiyi » c’est-à-dire du  

tatouage. Chaque novice boit une potion préparée pour empecher une trop forte 

hémoragie. (Adoukonou 1980: 192-194) 

4.  La levée des interdits vodun ou le « Suɖiɖé ». C’est le rituel qui va préparer « la 

levée d’embargo » du Vodun sur la personne pour l’autoriser à la réintégration sociale. 

La date de la cérémonie est déterminée en accord avec les parents. Dans le cas d’une 

femme mariée, c’est avec le mari que les négociations sont faites. Les parents ou le 

mari doivent donner pour la tenue de la cérémonie : des poulets, de l’argent (cauris), 

des pagnes, des canaris, de la poterie sacrée (lobozɛn et gbazɛn). Au jour convenu, 

on apporte les jarres qui vont servir pour la préparation du bain rituel. La nuit précédant 

le jour du rituel, les vodunsi sont apprêtés. On cherche dans des conditions 

spécifiques, des rameaux de palme dont on couronne la tête et dont on ceint le cou et 

les reins de tous les vodunsi. On moud du kaolin (hwé) et de l’argile rouge. On les 

délaie séparément pour en tacheter les vodunsi de la tête aux pieds. A l’aube ils 

partiront à la source d’eau indiquée en chantant et dansant. Cela anime de joie tout le 

village, qui y voie le signe que bientôt les vodunsi vont revenir à la maison. Un lieu 

secret est aménagé pour leur bain rituel. Un grand trou y est creusé pour enfouir tout 

ce qui a été utilisé pendant la retraite, à l’exception du grand pagne sale qui est ramené 

au convent pour le vodunnon. Ils sont rhabillés de pagnes blancs pour le retour au 

couvent. Le rituel suivant envisage le retour au lieu commun aux vivants et aux esprits : 

le marché. 

5.  Le rite d’accès au marché ou Axi yiyi. Dans le contexte Maxi, comme ailleurs, le 

marché est le lieu où les vivants achètent et vendent des produits divers. Mais il y a 

beaucoup de mythes qui montrent que c’est aussi le lieu où les esprits et les divinités 

se rendent pour faire des affaires entres eux et avec les vivants. Le jour du marché qui 

a suivi le rituel « suɖiɖé », les vodunsi se rendent au marché en chantant et en 

dansant. Selon le vodun, ils font un certain nombre de tour du marché, généralement 

trois. Il s’agit de leur première sortie publique et ils sont objets d’admiration pour le 

reste du village. Ils viennent s’assoir sur une natte et le vodunnon procède à un rituel, 

après quoi ils retournent au couvent pour le dernier rituel, celui de la guerre. 

Le rituel de la guerre ou Ahwanɖiɖa ou Ahwankinkan. C’est un rituel qui cumule à la 

fois le repas de communion et l’épreuve du feu dont le but est de sceller dans la tête 



 

105 
 

des néophytes tout ce qui a été enseigné. Le rituel se passe sur la place publique où 

apparaissent les Vodun. On fait autant de foyers qu’il y a de néophytes. On tue un 

mouton et on en répand le sang sur les marmites mises sur les feux. On prépare de la 

pâte rouge dans chaque marmite et on en fait trois boulets pour chaque néophyte. On 

y ajoute la viande. Les néophytes sont amenés sur la place publique pour la 

cérémonie. Sous la supervision du vodunnon, chaque vodunsi en prélèvera sur 

chaque boulet, donc trois fois, pour en donner aux rythmeurs de tam-tam. Ensuite on 

met de l’huile dans les marmites vidées, puis on la chauffera jusqu’à ce que l’huile 

s’enflamme, c’est le sens de la guerrre. Chaque néophyte passera par-dessus le feu 

trois fois. La fin du rituel est sanctionnée par la danse. Puis ils regagnent le couvent. 

C’est la fin de l’initiation et ce dernier rituel permet la réintégration sociale du vodunsi. 

Ce processus de l’initiation au Vodun est couplé par la formation à l’identité vodun dont 

le système d’apprentissage est basé sur l’anthropologie rythmo-pédagogique.  

3.3.2. L’éducation par le rythmo-mimisme 

Le but de cette section est de mettre en exergue les outils d’activation et de 

consolidation de l’identité et la communauté Vodun Xɛbyoso. Trois panégyriques le 

montrent, et « le panégyrique vodun » est un chant-poème psalmodique. C’est donc 

une parole sacrée et littéraire, une parole fragmentaire d’archivage de la théologie 

vodun et de la rhétorique dans le Golfe du Bénin (en Afrique de l’Ouest) » (Ananou 

2014 : 17). 

Le chercheur a choisi pour la présente étude trois panégyriques maxi. Le premier 

concerne l’identité et aidera à améliorer la connaissance de Vodun Xɛbyoso. Le 

Second se rapporte à ce que le Vodun Xɛbyoso représente dans l’imaginaire des 

vodunsi et le troisième exprime la beauté de la communauté que constituent les 

vodunsi. 

3.3.2.1. Panégyrique de l’identité de Vodun Xɛbyoso 

Se dit au début de toute activité spirituelle comme une « confession de foi », à valeur 

louangère. Il comporte deux « strophes », la première est chantonnante et la seconde 

est déclamée. 

Axɔ/ nyi/ so/ éé 



 

106 
 

Dignitaire/projeter/foudre/interjection 

Le dignitaire projette la foudre. Quoi donc 

Agɔngónu/ Sogbó/ wɛ/ nyi/ so  

Redoutable/ Sogbo/ qui/ projeter/ foudre 

Le redoutable Sogbo qui projette la foudre 

Man/ nɔn/ dó/ gbé/  vɔ/ éé 

Lui/ pas/ parler/ langue/ rien/ interjection 

Il ne gronde pas dans le vide donc 

Ajɛ̀/ atiin/ d’é/ éé 

Si foudroie/ arbre/ quelconque/ interjection 

Si tu foudroies un quelconque arbre donc  

Odi/ so/ man/ nɔn/ do/ gbé/ vɔ 

Odi/ foudre/ lui/ pas/ parler/ langue/ vide 

Odi la foudre ne gronde pas pour rien  

O /Soso/ O/ bogbé/ so/ man/ jɛgbé/ vɔ/ éé 

Toi/ foudre de foudre/ toi/ puissance/ foudre/ ne pas/ tonner/ vide/ interjection 

Toi foudre de foudre, toi puissante foudre, Tu ne grondes pas pour rien  

(Fin de la partie chantonnante) 

Kawɔ/ éé 

Univers/firmament/ interjection 

Grand firmament  

Kawɔ/ kablési 

Firmament/ Grand couvercle 

Grand Couvercle du firmament 



 

107 
 

Kpokpogli 

Bossu de taille courte 

Sunu/ wanu/ man/ mɔn 

Homme/ agir/ pas/ nier 

Homme responsable de ses actes 

Adantɔnon/ byɔ/ ku/ ɔ/, xɛ̀sinon/ non/ byɔ/ gbɛ 

Courageux/ demande/ mort/ si/, peureux/ lui/ demande/ vie 

Alors que le courageux affronte la mort, le peureux, quant à lui, détale 

Macéwu/ o/ nyancé-nyancé 

Faire pas/donc/ homme-ami 

Ne fais donc pas, mon ami 

Kpóvi/ nukonton/ wɛ/ non/ hu/ alɔtrɔ/ ɖo/ gbɛgo 

Bagette/ premier/ lui/ qui/ tue/ margouillat/ sur/liane 

Au premier coup, il atteint le margouillat sur la liane 

Gbɛgo/ wo/ alɔtrɔ/ ka/ non/ ku 

Liane/ détruit/ margouillat/ conséquence/ lui/ meurt 

La liane détruite, entraine la mort du margouillat 

Bó/ cɛklɛ/ man/ non/ nyi/ do/ mɛnon/ xɔ̀/ mɛ 

Puissance/ destructeur/ne/ pas/projeter/dans/mère de soi/maison/dans 

On ne dirige pas la puissance destructrice contre la chambre de sa mère  

Mɛnon/ man/ yi/ axɔ/ cɛcɛ 

Mère de soi/pas/ être/ dignitaire/proche 



 

108 
 

Sa mère ne saurait être une proche dignitaire20 

 Agbé/ téwutu/ cobo/ éé 

Lièvre/ Débout/ toute puissance/interjection 

Le lièvre s’élève en toute puissance, donc 

Cobo/ hla. 

Toute puissance/ rapidement 

La toute-puissance permanente 

Ce récit comporte plusieurs éléments ésotériques qu’il convient d’expliquer. A travers 

ce texte, c’est l’identité du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi qui est exposée. Le 

préambule pour accéder à la compréhension des textes est que tous les mouvements 

cosmiques, qu’ils soient des phénomènes naturels de la vie ou de la mort, sont 

gouvernés chacun par un Principe, c’est-à-dire une Force ou une Intelligence. En 

conséquence, il est inadéquat de traduire Xɛbyoso par « foudre » ou « tonnerre ».  

Dans ce texte on retrouve premièrement une personnalisation de cette « Force ou 

Intelligence » par le mot « Axɔ » qui donne le sens de dignitaire et qu’il convient de 

qualifier de « céleste ». Car c’est de ce mot que dérive le « axɔsu » (axɔ/dignitaire-

su/en bas) qui donne dignitaire d’en bas qui signifie « roi ». Xɛbyoso est donc le 

dignitaire céleste. Il n’est pas la foudre parce dans le texte c’est le dignitaire qui projette 

la foudre. Et lorsque le dignitaire céleste descend sur la terre il prend le nom de 

« Sogbo ». Dans l’imaginaire Maxi, « Sogbo » est représenté par un grand homme 

trapu véritablement noir. Devant le temple Xɛbyoso de Savalou, est érigée une statue 

le représentant. Elle mesure trois mètre soixante et dix centimètres (Cf. photo annexe 

III.5). Dans le panthéon du Vodun Xɛbyoso, Sogbo est au sommet de la hiérarchie. 

Le deuxième élément mis en exergue, ce sont les manifestations du Xɛbyoso, 

préfiguré par Sogbo. Il parle et agit, et l’une de ses voix, c’est le grondement du 

tonnerre. Encore une fois, il n’est pas le tonnerre, mais ce dernier est compris comme 

faisant partir de son langage. Ses multiples actions seront exposées dans la section 

décrivant le panthéon. Car à chacune des divinités du panthéon sera confiée une 

 
20 L’épreuve d’initiation subie par le néophyte est parfois si rude que sa mère ne pourrait en être la 
conductrice. 



 

109 
 

responsabilité spécifique. Dans cette strophe, l’élément déterminant concerne l’objectif 

de ses « paroles et actions ». Il est souligné à maintes reprises « qu’il ne parle pas 

dans le vide ». Cela signifie que quand il le fait, c’est qu’il y a une raison suffisamment 

importante pour qu’il parle. Par exemple le grondement du tonnerre annonce la pluie 

ou la foudre. Il en est de même quand il agit : « si tu foudroies un quelconque arbre », 

c’est toujours pour une très bonne raison (§34). L’identité du Vodun Xɛbyoso est 

décrite dans la partie chantée et sa raison d’intervention qui a commencé sera 

complétée dans la partie déclamation. 

Trois éléments importants sont à souligner dans la déclamation : « intégrité », 

« infaillibilité » et protection permanente. Dans la déclamation, le Vodun Xɛbyoso est 

ramené au rang des êtres pour qu’on lui attribue des qualités humaines afin de le 

rendre plus proche des hommes. Son « intégrité » se manifeste par le fait que malgré 

sa grandeur, s’il se trompait il l’avoue. Le texte le dit mot à mot par : « Homme/ agir/ 

pas/ nier ». Mais les vers qui suivent précisent qu’il ne se trompe presque jamais, 

surtout dans son agir « son premier coup atteint toujours sa cible », et c’est la 

description de la cible qui fait penser à son infaillibilité : « détruit le margouillat qui est 

sur une liane ». La précision est portée sur la destruction de la liane qui porte le 

margouillat, ensuite le vers dit que si « la liane est détruite c’est que le margouillat est 

déjà mort ». Et partant de cette infaillibilité, un avertissement est donné à ne pas aller 

en travers de sa route. L’expression « nyancé-nyancé » peut se rendre aussi par « o 

toi homme prend garde » ou « fait attention ». Le dernier qualificatif de protection se 

trouve dans les derniers vers où il est mentionné que « On ne jette pas la puissance 

destructrice dans la chambre de sa mère ». Dans les croyances Maxi, le Jɛtɔ n’est 

jamais foudroyé, à moins d’être un malfaiteur. Mais s’il demeure comme le lièvre qui 

n’a pour toute défense que ses pattes (la course), désormais, Xɛbyoso qui est plus 

rapide que le lièvre, se charge de ses adversaires et le fidèle n’a plus besoin de fuir. 

Car le puissant Vodun Xɛbyoso devient « coboé hla » : puissance permanente. 

Le second panégyrique évoque le Vodun Xɛbyoso comme un héritage qu’il faut garder 

précieusement. Le meilleur patrimoine pour le vodunsi, c’est le Vodun Xɛbyoso, si 

précieux qu’une fois qu’il l’a acquis, ne s’en sépare plus. 



 

110 
 

3.3.2.2. Panégyrique de l’héritage du Vodun Xɛbyoso 

Ce panégyrique décrit la conscience d’identité de chaque fidèle dans le Vodun 

Xɛbyoso. 

Sogbo/ ɔ/ alɔ/ wɛ/ u/ minyo/ do 

Sogbo/ donc/ main/ je/ serrer point/ sur 

Je serre fortement Sogbo dans mes mains 

Jɔ/ wɛ/ mi/ wɛ/ jɔ/ bo/ wa/ mon 

Né/on/ nous/on/ né/pour/ venir/voir 

C’est un héritage que nous sommes venus trouver à la naissance 

Vodun/ ɔ/ alɔ/ wɛ/ u/ minyo/ do 

Vodun/ aussi/ main/ je/ moi/ serrer point/ sur 

Moi, je serre aussi fortement le Vodun dans mes mains 

Jɔ/ wɛ/ mi/ jɔ/ wa/ mon 

Né/on/ nous/ né/ venir/voir 

C’est un héritage que nous sommes venus trouver à la naissance 

Jɔ/ wɛ/ mi/ jɔ/ wa/ mon 

Né/ donc/ nous/ né/ venu/ voir 

De même que nous sommes nés et avons vu  

Sɛ/ xwi/ ɖo/ alɔkpa/ mɛ 

Dieu/ lignes de la main (traits)/ dans/ main/ à l’intérieur 

Les lignes que Dieu a imprimées à l’intérieur de nos mains 

Jɔ/ wɛ/ mi/ jɔ/ wa/ mon 

Né/donc/ nous/ né/ venir/ voir 

C’est donc un héritage que nous sommes venus trouver à la naissance 



 

111 
 

Les éléments importants de ce texte concernent le rapport entre le « néophyte » et le 

Vodun Xɛbyoso. Le Vodun est un héritage que chaque génération hérite et il reste 

collé à elle comme une tache indélébile. Le système d’enseignement utilise les lois 

d’analogie et de correspondance pour faire ancrer l’information sous forme d’images 

dans l’âme du vodunsi. Les éléments qui entrent dans les lois de l’analogie et la 

correspondance sont le Vodun et les lignes dans les mains. Les lignes des mains21 

sont tracées dans les mains avant toute naissance, le vodun existe avant toute 

naissance, en cela les deux sont des héritages mais des héritages qui déterminent la 

vie. Comme nul ne peut effacer les lignes de sa main, de même personne ne peut se 

passer du Vodun Xɛbyoso. Quand le point est fermé c’est pour garder ses lignes de la 

main, de même il est recommandé de garder (s’attacher) précieusement au Vodun 

Xɛbyoso. Mais il existe aussi une autre raison, supplémentaire qui encourage à 

s’attacher au Vodun Xɛbyoso. Elle se trouve dans le dernier panégyrique, elle 

concerne la beauté et la bonté de communauté des vodunsi. 

3.3.2.3. Panégyrique de la vie communautaire 

Ce panégyrique se chante souvent pour se rappeler la vie élogieuse menée au couvent 

et combien c’est beau d’appartenir à cette communauté des croyants. 

Le Vodun, une communauté douce comme le miel 

Yɛhwé/ ɔ/ vivi/ hú/ win/ éé 

Esprit/ donc/doux/ plus/ miel/ interjection 

L’esprit de la communauté est plus doux que le miel 

Ema/ xó/ ɖo/ alɔji/ yé é 

Nous donc/ jouer/ sur/ main/interjection 

Même les mains vides nous louerons 

Emi/ bo/ tonu/ yɛhwé ya 

 
21 Cela renvoie à la chiromancie, mais il le dépasse ou donne deux interprétations. Le dénoté premier 
concerne le fait que les lignes de la main ne peuvent jamais s’effacer. Et le second, c’est que le Vodun 
veille sur le destin inscrit dans ces lignes par Sɛgbo-Lisa. Pour la chiromancie, voir Gabriel Lechevallier, 
Dictionnaire des symboles, des arts divinatoires et des superstitions (Italie: SDL Editions, 2010) pp. 86-
92 



 

112 
 

Vous donc/pour/ arranger/ esprit 

Arrangez donc tout selon l’esprit 

Man/ ɖɔ/ man/ tunwun/ sin/ bo/ nyi 

On/ dit/ on/ connait/ lois/ pour/ respecter 

Nous avons été enseignés les commandements pour les respecter 

Agongonu/ Sogbosi/ lɛ/ man/ tunwun/ sin/ bo/ nyi 

Agongonu/ femme de Sogbo/ vous/ connaitre/ lois/ pour/ respecter 

Toutes les vodunsi connaissent les commandements pour les respecter 

Emi/ bo/ tonu/ yɛhwé/ ya 

Vous donc/ pour/ arranger/ esprit 

Arrangez donc tout selon l’esprit  

Soulignons les deux éléments importants de ce panégyrique : beauté de la 

communauté et respect des lois et commandements. Tous les habitants du monde 

Maxi connaissent le miel et la vie de la communauté est décrite comme meilleure, 

comparée au miel. La conséquence c’est que même pauvre, le néophyte s’engage à 

y rester. « Les mains vides nous louerons » à cause de la bonté et la beauté de la 

communauté. La raison fondamentale de la beauté de la communauté se trouve dans 

l’enseignement et le respect des lois et commandements donnés par le Vodun 

Xɛbyoso. Tout ceci aboutit à une soumission volontaire et joyeuse au Vodun Xɛbyoso.  

Le chercheur a appliqué les lois du rythmo-mimisme et du bilatéralisme pour les 

apprendre (par un rythme en mimant le contenu tout en dansant). L’apprentissage a 

été fait en 2016 et en une semaine. Le résultat fut sans appel, ils sont comme imprimés 

dans son subconscient, le chant, le rythme et la danse lui sont restés et l’un entraine 

l’autre car le chercheur ne peut chanter sans que ne le saisisse l’envi de la danse. Et 

par le chant, le message émerge dans sa conscience. Jousse exprime le phénomène 

en parlant du fait que tout le corps est pris par le rythme du texte.  

Mais si la beauté de la communauté Vodun Xɛbyoso, est un facteur de ralliement, une 

perpétuation de vie en communion avec la divinité, c’est la fonction que remplit le 



 

113 
 

Vodun Xɛbyoso qui explique l’attachement à vie que vouent tous les vodunsi à la 

divinité.  

3.4. La fonction du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi 

Le but de cette section est de montrer comment les Maxi trouvent dans le Vodun 

Xɛbyoso une solution à certains de leurs maux. Deux éléments vont permettre 

d’atteindre cet objectif : le rôle ou la fonction du vodun en général et le rôle ou la 

fonction du Vodun Xɛbyoso en particulier. 

3.4.1. La fonction des vodun au pays Maxi 

Cette section vise à montrer que le Vodun existe pour protéger la vie du peuple. La 

fonction de chaque vodun détermine son utilité et sa grandeur. 

Etant dans la catégorie des vodun inter-ethnie, ces derniers se constituent en deux 

groupes, le premier, se rattache aux phénomènes de la nature et le second est 

constitué de personnes historico-mythiques. 

Les vodun sont nés à partir des phénomènes ou de situations extraordinaires ou 

surnaturelles, à l’exception des Nensuxwé, vodun importés d’Abomey, initialement 

réservés aux membres de la cour royale. Ainsi, comme phénomènes atmosphériques 

associés au Vodun Xɛbyoso, on a : la foudre, le tonnerre, l’orage, la pluie, les éclairs, 

le cyclone, le débordement des eaux de fleuves et des mers, etc. La variole est 

associée à Sakpata ; les accidents à Gu ; les malformations congénitales à Tɔxɔsu ; 

les esprits possesseurs à Dan ; les autres dysfonctionnements quotidiens à savoir 

maladies, échecs, pertes économiques, etc. aux Asɛɛn (les Ancêtres ou encore Hennu 

vodun). De l’ethnie « Nango », les Maxi ont importé la divinité « Nangovodun » qui se 

charge de tout ce qui concerne la brousse (les génies, les égarements dans la forêt, 

etc.). Le vodun Lɛgba au pays Maxi ne chevauche pas comme chez les Fon, son rôle 

est de veiller sur le village (Tó-Lɛgba), il n’a pas de temple ou de couvent où se 

déroulent de rituels ni où se forment des néophytes. Chaque village a aussi ses vodun 

spécifiques s’occupant d’aspects particuliers bien déterminés. Le système vodun est 

conçu de telle manière qu’à chaque domaine où peuvent se manifester les menaces 

récurrentes de la vie, est associé une divinité, rappelant ainsi le système athénien 

d’adoration. 



 

114 
 

Mais avec l’usure du temps, les divinités se rattachant aux phénomènes de la nature, 

s’estompent à l’exception d’une seule divinité : le Vodun Xɛbyoso, ce qui fait d’elle la 

mémoire vive du vodun au pays Maxi. En effet, certains phénomènes ayant connu 

d’éclairage, leur rattachement à certaines divinités a disparu. Prenons l’exemple du 

deuxième plus grand vodun au pays Maxi : Sakpata, dont Brand (1972 : 318) décrit 

bien l’attribut : « le Vodun Sakpata est une divinité liée à la terre dans ses rapports 

avec l’homme dont l’aspect maléfique se manifeste par la variole ». Sakpata est 

associé à la variole, cette maladie éruptive qui sévissait comme la peste, et qui est 

aujourd’hui bien maitrisée. Chaque enfant né dans un centre semi-urbain est vacciné 

contre la variole. Mes souvenirs sur la dernière épidémie de variole remontent à 

quarante et cinq ans. Tous ceux qui sont nés après cette date, dans la contrée de 

Savalou, en ont simplement entendu parler, mais ne l’ont pas vécu. Il en est de même 

pour toutes les « divinités-phénomènes » répertoriées ci-dessus à l’exception du 

Vodun Xɛbyoso et des Asɛɛn. Les Asɛɛn ne sont pas des vodun qui chevauchent, ils 

sont à l’image de Lɛgba, et leur fonction principale est de veiller sur les membres de 

la collectivité et sur le respect de la tradition. Le Vodun Xɛbyoso se présente donc 

comme la seule divinité au pays Maxi dont les manifestations cosmiques continuent 

d’influencer la vie de tous les jours. C’est pourquoi il joue un rôle important dans la vie 

des Maxi. 

Vodun Xɛbyoso, justicier de Dieu.  

Le mythe de la naissance du Vodun Xɛbyoso montre la corrélation qui existe entre ce 

dernier et Sɛgbo-Lisa ou Mawu, qui est le Dieu Yahvé chez les Maxi et les Fon. Le 

mythe rapporte que Xɛbyoso tient son pouvoir de Segbo-Lisa et c’est sous sa 

permission qu’il descendit sur la terre pour résoudre le problème de la sècheresse et 

rendre justice. Selon la conception africaine de Dieu, l’univers est sous le contrôle de 

Dieu. Idowu (1969) le confirme quand il montre que « la plupart des africains croit que 

Dieu est particulièrement responsable pour les résultats ultimes de la vie et de la mort. 

Il est considéré comme le roi suprême donc omniprésent (il encercle le monde). Il est 

aussi un roi qui juge. La conception du jugement de Dieu est si forte que la colère 

de Dieu a été conceptualisée dans une certaine divinité, qui est la divinité du 

soleil et du tonnerre. Chez les Nupe, la divinité tonnerre s’appelle Sokogba (Soko 

egba ou « la Hache de Dieu ») » [c’est le chercheur qui met le caractère en gras]. 



 

115 
 

Ainsi la fibre qui traverse toute la culture Maxi est « tissée » et entretenue par le Vodun 

Xɛbyoso, représentant « légal » des autres vodun et justicier de Sɛgbo-Lisa, Mawu, 

Dieu. La place qu’occupe le Vodun Xɛbyoso dans l’imaginaire du peuple Maxi sera 

révélée par l’expression matérielle qu’en donne le peuple. C’est l’objet de la section 

suivante.  

3.4.2. La fonction du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi 

Le but de cette section est de montrer la grandeur du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi. 

C’est par sa nature et ses multiples fonctions qu’il récapitule tous les Vodun. 

3.4.2.1. La nature du Vodun Xɛbyoso 

D’après la section (§3122), le Vodun Xɛbyoso diffère des autres vodun principalement 

par le fait qu’il est le couvercle de la terre : « Quand le monde fut créé, la terre et tout 

ce qui s’y trouve furent créés. La terre avait la forme d’une calebasse auquel manquait 

le couvercle. Xɛbyoso fut le couvercle que Sɛgbo-Lisa créa pour parfaire le monde ».  

Ce vodun se présente comme celui sans lequel, la création resterait imparfaite. Car 

une « calebasse » sans couvercle livre son contenu aux aléas de la nature et aux 

ennemis. Sɛgbo-Lisa est l’équivalent du « Dieu créateur » dans l’imaginaire Maxi. Le 

Vodun Xɛbyoso est une création supérieure dont le premier rôle est la protection 

générale de la terre. Ceci lui donne le privilège de résider auprès de Sɛgbo-Lisa dans 

les firmaments, d’où il peut contrôler tout ce qui se passe sur la terre. Dans son rôle 

de surveillance de la terre, il constata que l’injustice sévissait partout, et que son 

peuple (au sens de « Akɔ » lignage), les Jetɔ, se retrouvait sans divinité protrectrice.  

Il prit autorisation auprès de Sɛgbo-Lisa pour descendre au sein des siens et pour 

rétablir la justice. Sa descente se manifesta par un chevauchement spécial. 

Un chevauchement humain et divin. Chevauchement humain (§3122) : « Xɛbyoso prit 

possession de sa femme qui poussa un cri strident jusqu’à aller s’abattre au « Satɔ » 

(place publique où les Vodunsi viennent danser devant le vodunxɔ) de Xɛbyoso. Ce 

fut la première possession, car jadis aucun vodun n’entrait en possession des hommes 

(…). Sakpata lui dit qu’à partir de ce jour il devrait entrer sans délai en possession de 

ses adeptes (hu asi : tuer la femme), sans fiançailles préalable (sɔ nyonnu, sɔ asi ɖo 

té) (…). C’est pourquoi Xɛbyoso ne connaît pas le rite des fiançailles sacrée (« asi sɔ 



 

116 
 

ɖoté »). Seul parmi les « vodun », il « tue » « ses femmes » sans délai ; en revanche, 

Sakpata et les autres « vodun » ne tuent pas nécessairement leurs « femmes ».  

Le chevauchement divin concerne la manière dont il retourne à sa place dans le 

firmament après avoir opéré sur la terre : « Mais avant que Xɛbyoso ne retourne dans 

sa demeure au firmament d’où il jura de contrôler le monde, il rendit visite à son jeune 

frère vodun Sakpata à qui Sɛgbɔ a confié la surveillance de la terre. Il lui recommanda 

de veiller sur ses enfants Jɛtɔ à qui il venait de révéler tout le système vodun de son 

adoration. Puis il se fit chevaucher par le vodun Ayiɖɔ-Xwɛɖo pour retourner rendre 

compte à Sɛgbo-Lisa ». 

Les deux chevauchements montrent comment le Vodun Xɛbyoso entre en contact 

avec les humains, qui, selon ce mythe, diffère de celui des autres vodun. Il semble 

prendre possession de l’individu indépendemment de sa volonté. Ceci explique le 

pouvoir qui  serait lié à cette divinité, pouvoir dont l’évidence est rendue par des 

histoires de possession. Lors de ses recherches, le Nangbo Naanmon a présenté au 

chercheur une vodunsi que Xɛbyoso a saisie depuis la Côte d’Ivoire pour venir la 

« tuer » au « Satɔ » de Logozohɛ. Quand elle fut prise, elle cessa de parler la langue 

maternelle, et perdit le sens normal de la vie. Elle parla une langue inconnue et il a 

fallu une femme Maxi pour discerner qu’il s’agissait d’une prise de Xɛbyoso pour qu’elle 

soit convoyée jusqu’au village. Après les rites d’initiation, elle recouvra le sens et 

réintégra sa famille. Mais le Vodun Xɛbyoso ne peut « descendre » sur la terre pour 

agir que grâce à l’une des divinités de son panthéon appelée « Dan-Ayiɖohwɛɖo » qui 

a pour symbole l’arc-en-ciel. Cette divinité « révèle en fait, le rôle de médiation de ce 

vaudou entre Hèvioso et Dan ; Hèvioso étant une divinité « d’en haut » et, Dan une 

divinité d’« en bas », (Monsia 2003 : 81). 

Enfin, le Vodun Xɛbyoso récapitule à lui seul trois des quatre éléments caractéristiques 

autour desquels se bâtissent tous les systèmes vodun à savoir : l’air, l’eau, le feu et la 

terre. S’il n’existe pas à l’intérieur du panthéon une divinité spécifiquement liée à la 

terre, la divinité composite « Dan-Ayiɖohwɛɖo » qui véhicule le Vodun Xɛbyoso est 

fortement liée à la terre. C’est ce qui fait que le point de chute de la foudre est la terre.  

Ces différents éléments caractérisant la nature complexe du Vodun Xɛbyoso 

expliquent les multiples fonctions qu’il remplit dans le contexte Maxi. 



 

117 
 

3.4.2.2. Les fonctions du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi 

Trois grandes fonctions sont dévolues au Vodun Xɛbyoso au pays Maxi : la « justice », 

la « pharmacopée » et la « régulation atmosphérique » 

3.4.2.2a. La fonction de justicier.  

Le Vodun Xɛbyoso est compris comme un dieu qui défend la cause des innocents en 

punissant les malfaiteurs, les criminels. Cette fonction se résume de la manière 

suivante :  

Les décharges de Hebiosso doivent être soumises à un examen sérieux, sans 

préjugées. On y découvre l’attitude du justicier. La quasi-totalité des évènements 

afférant à son déploiement de force fait toujours réfléchir. Il frappe souvent, toutes les 

fois aussi, des malfaiteurs insensés. En tout état de cause ses descentes ne se font 

pas au hasard, jamais de façon désordonnée. Elle paraissent de tout temps orientées 

vers des sentences méritées... la qualité de justicier de Dieu contient toute sa 

valeur...Devant les tribulations dues à l’adversité, de malheur commandité dans un 

milieu hostile, en cas d’envoutement, on lui adresse des plaintes associées d’offrandes 

ou de simple libation afin de solliciter sa protection. (Missain-Ade 2006 : 48-49).  

La compréhension de cette fonction permet de saisir la seconde fonction qui concerne 

la pharmacopée.  

3.4.2.2b. La guérison de certaines maladies  

La pratique de la thérapie traditionnelle par les plantes relève d’une connaissance 

empirique bien établie chez les Vodunon en général, mais les « Sonon » sont 

reconnus comme spécilaistes des maladies cutanées.  

Le Vodun Xɛbyoso n’infflige pas les mêmes punititions indifféremment aux coupables. 

Il fait correspondre la punition au degré d’implication dans le mal comis. Lorsqu’il 

intervient, ce n’est pas toujours pour tuer, exterminer. A ceux qui ne méritent pas la 

mort, il imprime le châtiment par la brûlure. Et comme l’encyclopédie Encarta l’explique 

: « La gravité d'une brûlure dépend de sa profondeur, de son étendue et de l'âge du 

brûlé. Selon la profondeur, on distingue les brûlures du premier, deuxième ou troisième 

degré. Les brûlures du premier degré provoquent rougeur et douleur (comme dans le 

cas d'un coup de soleil). Les brûlures du deuxième degré se caractérisent par la 

formation de cloques (brûlures causées par un liquide chaud, par exemple). Pour les 



 

118 
 

brûlures du troisième degré, l'épiderme et le derme de la peau sont détruits et les tissus 

sous-jacents peuvent également être lésés ». Les Sonon arrivent à guérir les brûlés 

du troisième dégré. Au cours des recherches, le chercheur a rencontré le cas d’un 

jeune qui a été guéri d’une brûlure du troisième dégré. Un médecin l’a examiné pour 

confirmer qu’il s’agissait effectivement d’une brûlure de troisième dégré. Lorsqu’il a été 

foudroyé, tous le croyaient mort. Il a été transporté dans le couvent de Xɛbyoso de 

Wɛɖɛmɛ et a subi les soins pendant 41 jours, plusieurs « Sonon » ont dû conjuguer 

leurs compétences thérapeutiques pour le sauver22. 

Les autres compétences en guérison de maladies cutanées ont été mises aux points 

à cause de certains rituels du Vodun Xɛbyoso, pratiqués sur le corps des néophytes. 

Les scarifications étaient si abondantes que sans les compétences en traitements 

antiseptiques, l’infection pourrait conduire à la mort. Des accidents peuvent aussi 

survenir lors du chevauchement ou des transes dûs à des renversements 

occasionnant des fractures ouvertes. Il arrive que des Vodunsi accouchent pendant 

l’internement au couvent. Des compétences thérapeutiques sont développées pour 

palier ces différentes situations d’écoulement de sang ou des manifestations des 

maladies de la peau. 

Dans le contexte de la tradition Maxi, la variole est considérée comme une maladie 

occasionnée par le Vodun Sakpata, elle est appelée « Jinu » (ji/haut-nu/chose, ce qui 

donne : chose d’en haut). Et tout ce qui vient d’en haut doit être maitrisé par les 

« Sonon », puisque la variole touche à la peau, les « Sonon » ont aussi développé des 

compétences en traitement de la variole. Mais c’est le panthéon du Vodun Xɛbyoso 

qui permet de découvrir les autres fonctions liées aux menaces cosmiques dont il 

assure la maitrise. 

3.4.2.3c. Régulateur des manifestations atmosphériques 

Cette section vise à montrer la fonction de régulation des manifestations 

atmosphériques par le Vodun Xɛbyoso. Auteur de la pluie pour le bien-être du peuple, 

il régularise les autres manifestations atmosphériques par son panthéon. 

 
22 Le chercheur a voulu le prendre en photo, mais cela lui a été interdit car, il faut que la guérison fasse 
cinq ans, donc à partir de l’an 2020, avant une telle exposition, sinon le jeune peut encourir une 
malédiction. 



 

119 
 

Le Vodun Xɛbyoso produit la pluie pour le bonheur des humains. Les chrétiens 

interviewés sont plus convaincus du pouvoir de Xɛbyoso pour produire la pluie que les 

vodunsi. Ces derniers vivant la réalité du vodun de l’intérieur, connaissent mieux les 

limites du vodun que ceux qui ne l’appréhendent que de l’extérieur.  

A ce niveau le Vodun Xɛbyoso au pays Maxi aurait procédé à une décentralisation où 

dans chaque localité, il aurait délégué cette fonction à un vodun qui assure la 

régulation de la pluie. S’il y a sécheresse, ce vodun est consulté pour en détecter la 

cause. Très souvent quand il y a adultère dans un champ ou inceste (jɛtɔ avec jɛtɔ), la 

sanction est la privation de pluie jusqu’à ce que le mal soit identifié et la cérémonie de 

purification accomplie. Le signe qui accompagne la purification est la pluie. Mais la 

régulation de la pluie se fait différemment, selon les vodun représentant le vodun 

Xɛbyoso. A Wɛsɛ Wɔgudo, la divinité responsable s’appelait Dádàkpému (Dádà/roi-

kpé/herbe-mu/couché parce que brulée, ce qui donne : Roi de l’herbe brulée). Sai 

Guillaume (2016 : 07/12 à 13h38) rapporte avoir expérimenté six fois dans sa vie le 

phénomène de manifestation de cette divinité. L’organisation de son cadre social était 

telle que la fin de la saison sèche était bien régulée. L’activité menée par la population 

active masculine pendant la saison sèche était la chasse, pratiquée au moyen du feu 

de brousse. Elle se dit en Maxi : kpé, é na yi kpé (la chasse, on va à la chasse). A 

Wɛsɛ, il y avait différentes catégories de chasse auxquelles avait été donné le nom de 

« ɖɛhwin ». On peut dénombrer « ɖɛhwin-kpɛ », « ɖɛhwin-tɔvlamɛ »... « ɖɛhwin-

ɖaxó ». Cette dernière, « ɖɛhwin-ɖaxó », est associée au vodun Dádàkpému. Il s’agit 

du plus grand feu de brousse dont le lieu est réservé et connu de toute la population. 

Tous les animaux qui ont échappé aux autres feux de brousse trouvaient refuge là.  

C’est pour cela que la chasse s’appelait « ɖɛhwin-ɖaxó ». Cette chasse est 

programmée et doit être la dernière, le roi en annonce le jour par le système de 

« ganɖotɔ » (le gongoneur). C’est une partie de chasse durant une journée, et à la fin 

de la journée, il y a toujours eu une très grande pluie qui marque le début de la nouvelle 

saison pluvieuse. Le soir, les premières semences sont mises en terre. Cette croyance 

en la bienfaisance du Vodun xɛbyoso à produire la pluie demeure une évidence dans 

l’imaginaire Maxi. Puis les Sonon sont vus comme les « faiseurs de pluie » au pays 

Maxi. 



 

120 
 

Mais c’est le panthéon du Vodun Xɛboso qui montre la complexité et l’envergure du 

domaine couvert. Les paragraphes suivants décrivent la fonction et le rôle des grandes 

divinités et le tableau en annexe III.6 récapitule l’ensemble du panthéon. 

Le panthéon du Vodun Xɛbyoso compte quarante et une [39 +2 (Dan-Ayiɖhwɛɖo)], 

divinités secondaires dont les plus connues remplissent des rôles et fonctions 

diverses. Il y a des divinités mâles et des divinités femelles, certaines sont douces 

tandis que d’autres sont violentes, certaines agissent tandis que d’autres ne font rien 

d’autre que de « chevaucher » leurs épouses. Il est donc difficile d’établir une 

hiérarchie systématique de ces trente et neuf divinités listées dans le tableau du 

panthéon. Il n’a pas été possible d’obtenir le rôle de chacune, seul sera donc exposé 

le rôle de celles qui régissent les différentes manifestations liées à l’air, l’eau, la forêt 

et le feu (foudre). 

Sogbo 

A la tête du panthéon Xɛbyoso se trouve Sogbo qui est considéré comme le père. Ceci 

fait de lui une divinité du genre masculin. Sa primauté transparaît déjà dans son nom 

qui signifie : So/foudre-gbo/grand ce qui donne la grande foudre. Ananou (2014 : 86) 

décrit son rôle en ces termes : « il joue le rôle fondamental de justicier. À ce titre, il 

châtie par la foudre les malfaiteurs en les laissant debout. Il cible toujours ceux qui font 

usage abusif de l’envoûtement par le gris-gris, la sorcellerie, la magie… Agissant avec 

promptitude et exactitude, il lutte pour défendre les causes nobles telles que le 

sauvetage de l’innocent des dangers qu’il risque. Il empêche le crime 

crapuleux…Sogbo qui matérialise la foudre apparaît, cependant, sous l’aspect d’un 

bélier blanc ayant dans la gueule la hache néolithique dite Sosyͻvi en fͻn. Il partage 

ce symbole avec la plupart de ses pairs du panthéon ».  Au pays Maxi, le bélier blanc 

ayant la hache dans la gueule est la représentation du tous les Vodun Xɛbyoso. Sogbo 

lui est plutôt spécifiquement représenté par la grande statue géante très noire. 

Gbadɛso ou Gbadɛ 

Gbadɛso, dont le radical est Gbadɛ : gba/casser-dɛ/étendu, signifie : « étaler de 

force », ce qui donne la foudre qui étale de force. Chez les « Sonon » Maxi, cette 

divinité accompagne Sogbo et s’occupe des affaires secondaires de ce dernier. Il est 

du genre masculin et pendant sa mission sur terre, il lui arrive de prolonger son séjour 



 

121 
 

pour renforcer Avlekete dans l’annonce des messages de Sɛgbo-Lisa. Mais, s’il veut 

punir, il se sert de la foudre tonitruante pour déchirer entièrement sa victime. Se 

montrant toujours impulsif, irascible, brutal et malicieux, il l’étale de force à même le 

sol. 

Agbaka 

Agbaka se décompose en A/toi- gba/émietter- ka/ouvert ce qui donne « toi qui ouvre 

avant d’émietter » Il est le messager de Sogbo, celui qui le devance dans ses actions. 

Il est du genre masculin. Son rôle est d’aller vérifier la pertinence de l’intervention de 

Sogbo avant que ce dernier n’intervienne. Le malfaiteur est averti, et il le fait souvent 

en se déguisant en être humain pour lui demander d’arrêter ses crimes. Après 

entêtement il rend compte à Sogbo mais se rend sur les lieux d’intervention avant 

l’action punitive. Si le criminel se trouve avec des innocents, il se charge d’écarter ces 

derniers avant l’action de Sogbo. Sous son action la victime est déchiquetée et ses 

morceaux sont éparpillés.  

Aklͻnbɛ  

Ce nom se retrouve encore sous la forme Akronbɛ chez les Fon. Mais les Maxi n’en 

connaissent que la première qui se décompose en Aklon/déjouer-bɛ/cacher, ce qui 

donne « celui qui déjoue ce qui est caché ». Il est aussi du genre masculin, il provoque 

la grêle, règle la météo. Il utilise deux stratégies pour assurer son rôle de justicier : s’il 

s’agit de plusieurs malfaiteurs, il fait déborder les cours et plans d’eau ; pour les cas 

d’un seul individu, il le foudroie et lui enlève les lèvres. Il déjoue les projets de nuisance 

fomentés en se voilant derrière une hypocrisie criminelle.  

Adɛ̌n 

Le nom Adɛn se décompose en A/tu- dɛn/ignorer, ce qui donne « tu ignores le dieu 

foudroyant ou encore tu n’as pas vu venir le dieu foudroyant ». Il s’agit d’une divinité 

femelle. Elle est perçue comme la divinité la plus douce du panthéon Xɛbyoso. C’est 

elle qui assure les productions agraires en arrosant la terre par les fines pluies. Elle 

n’aurait institué que les eaux de libations, d’invocation et de demande de faveur, soit 

de la rosée recueillie. Sa douceur n’exclut pas son action de justicière.  Elle ne foudroie 

le malfaiteur que la nuit et dans son sommeil, car parait-il qu’elle n’aime pas les actions 

spectaculaires. Ce qui lui vaut son nom et la douceur qui lui est reconnue. 



 

122 
 

 Jakata 

Jakata vient de Ja/hacher-kata/bruyamment, ce qui donne : « tu haches 

bruyamment ». Il est masculin et joue le rôle de portier devant le panthéon Xɛbyoso. 

Ses actions sont plutôt dirigées vers les choses inanimées, en premier les arbres ou 

les lieux où sont cachés des « esprits malfaiteurs » ou des gris-gris dangereux. Il fait 

la chasse aux grands sorciers et aux envoûteurs invétérés. Quand il foudroie, la victime 

a toujours les yeux qui sont arrachés. A cause de son rôle de gardien, il manifeste une 

colère bouillante et fait tout avec empressement. 

Akle ou Akɛle 

Akle ou Akɛle est masculin. Il tient la corde de la pluie. Il préside à l’évaporation de la 

mer. Il propulse la formation des nuages côtiers. Il n’a formellement pas pour fonction 

de foudroyer. 

Sonyanwan 

Il s’agit d’une divinité femelle. Son nom se décompose en So/foudre-nyan/Jeter-

wan/éclairs, ce qui donne : la foudre qui jette des éclairs. Elle est au service des deux 

divinités Sogbo et Adɛn. Elle précède les deux en éclairant leur chemin. Avec Sogbo 

l’éclair est éblouissant tandis qu’avec Adɛn c’est doux. Elle assure le châtiment 

corporel en provoquant la brûlure dont le degré de « brulure » dépend du degré 

d’implication dans le crime. Si vous avez simplement eu l’information du projet de 

crime, la brûlure peut être du premier degré. Vous séjournerez au couvent de Xɛbyoso 

pour être soigné. 

Avlekete  

Il est difficile de prouver le sexe d’Avlekete. Au niveau du panthéon Xɛbyoso des Fon, 

Avlekete est le benjamin, parce qu’il n’y a qu’une douzaine de divinités, tandis qu’il est 

difficile de déterminer son rang au pays Maxi, dans un panthéon de trente et neuf 

divinités. Son identité sexuelle est de nature « caméléon », tantôt masculin, tantôt 

féminin. Il protège ceux qui travaillent en mer. Il est, en outre, un messager qui sert 

d’intermédiaire entre Xɛbyoso et le Créateur, Sɛgbo-Lisa. Mais sur la mer le danger de 

noyade étant permanent, il retire sa protection au criminel pour le livrer à la noyade, 

fut-il un expert en natation. 



 

123 
 

Xudan 

Contrairement à Avlekete dont la nature vire du masculin au féminin et vice-versa, 

Xudan a certains caractères masculins et d’autres féminins. Son rôle étant de 

gouverner la mer dans ses phénomènes naturels comme les vagues, les cyclones, les 

souffles de vents, etc., il connaît une expansion géographique limitée. Très développé 

dans les régions côtières où les humains sont en contact permanent avec l’océan, il 

reste impopulaire dans l’hinterland. Au pays Maxi, cette divinité a très peu d’épouses, 

à cause de l’éloignement de la mer. Pour les groupes socioculturels Xweᶑa, Xwla, au 

Sud du Bénin, elle est la divinité principale et les Tͻfin du département du Littoral lui 

vouent fréquemment un culte. Ananou (89) signale qu’il existe trois correspondantes 

de cette divinité chez les Fon : Xu, Agbe et Adantɔxu.  

Zuti 

Cette divinité du panthéon est du genre masculin. Son nom décomposé donne Zu/forêt 

dense-ti/arbre ce qui signifie « veilleur sur les forêts ». C’est elle qui assure la 

protection et la purification des forêts sacrés afin que les humains n’aillent pas les 

profaner par des crimes crapuleux. 

Le tableau du panthéon en annexe III.6 permet de découvrir les autres noms. La 

fonction des divinités secondaires permet au Sonon d’identifier la divinité qui a agi 

quand il doit procéder au traitement d’un cadavre foudroyé. Car eux seuls ont la 

prérogative de gérer les personnes qui meurent par foudroiement. Ce qui confère aux 

Sonon, de détenir le pouvoir sur la mort en ce sens qu’ils « réveillent » le mort foudroyé 

afin qu’il confesse ce qu’il a fait de mal. Après la confession, cette dernière retourne à 

la mort, c’est alors qu’on pourra lui assurer des funérailles au « prorata » du mal 

commis. Ceci découle de l’eschatologie du Vodun Xɛbyoso, qui mérite des recherches 

poussées, au-delà du présent travail. 

Car les éléments cardinaux de l’eschatologie du Vodun Xɛbyoso qui ravivent la 

mémoire et demeurent présents dans l’imaginaire Maxi sont le « pouvoir de 

résurrection » des Sonon et la punition éternelle de toutes les victimes du Vodun 

Xɛbyoso. L’influence de ces éléments dans l’héritage culturel et religieux au pays Maxi 

est si profonde que l’on a de la peine à croire à une « métanoïa » de l’eschatologie du 

Vodun Xɛbyoso quand un Maxi se convertit au christianisme. Cest l’un des plus grands 



 

124 
 

défis que pose le Vodun Xɛbyoso au christianisme dans l’aire géographique Maxi 

d’étude.  

Conclusion  

Ce chapitre révèle le Vodun de son intérieur. Il fait découvrir que si on naît dans les 

Vodun lignagers, on devient membre des religions Vodun par initiation. Cette initiation 

ouvre le chemin à un processus de socialisation qui est une continuité et un 

approfondissement de la socialisation culturelle commencée au niveau ethnique. Le 

Vodun Xɛbyoso, le plus grand des Vodun au pays Maxi, se manifeste par le 

phénomène naturel de la foudre et du tonnerre qui le rendent présent et actif dans le 

quotidien. Il exerce les fonctions de justicier, de guérisseur et de régulateur des 

manifestations atmosphériques. Son influence impacte toute vie dans le contexte 

Maxi, à tel point qu’il constitue un défi de changement à toute autre religion. C’est 

pourquoi le chapitre suivant permettra de comprendre comment une autre religion, les 

EEAD, se comprend et se vit dans ce contexte fortement vodouiste. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

125 
 

 

 

 

 

CHAPITRE 4 : STRETAGIE D’IMPLANTATION ET DE 
MISSION DES EGLISES EVANGELIQUES DES 

ASSEMBLEES DE DIEU AU PAYS MAXI 
 

Ce chapitre est une application de la quatrième étape de MADIR. Il permet de 

comprendre comment l’intégration du chercheur dans les EEAD est si profonde qu’il 

accède à toutes les données lui permettant d’ébaucher l’histoire et l’organisation de 

l’Eglise EEAD, de décrire les stratégies d’évangélisation et d’exposer la sotériologie, 

telle qu’elle est comprise et vécue par les fidèles chrétiens EEAD au pays Maxi. 

Le but de ce chapitre est de voyager jusqu’au cœur de la vision du monde de la 

communauté missionnaire pour découvrir son origine et son fonctionnement au pays 

Maxi.  

Le chercheur partira de la vision que les EEAD constituent une solution à la question 

du mal (troisième question existentielle selon Wright §211), pour explorer la 

dénomination et l’histoire des EEAD au pays Maxi, leur organisation, le processus 

d’intégration, leur fonction ou mission et leur ancrage ou leur rejet au pays Maxi. 

41.  Brève historique de l’Eglise des Assemblées de Dieu 

Le but de cette section est de montrer que les EEAD sont venues des USA pour 

s’implanter au pays Maxi.  

De l’origine au pays Maxi, il y a eu quatre étapes que sont : la naissance américaine, 

celle africaine, puis au niveau du Bénin et enfin la formation des premières cellules 

Maxi des EEAD. 



 

126 
 

4.1.1. La naissance américaine des EEAD 

Cette section vise à montrer l’origine américaine et la dénomination des EEAD. A la 

base, se retrouvent « la convention de Hot Spring » et l’œuvre pionnière de « Thomas 

King Leonard ». 

4.1.1.1. La convention de Hot Spring et la naissance des AD 

Tout est parti d’un mouvement et plusieurs personnes ont travaillé à sa concrétisation. 

L’histoire des Assemblées de Dieu, telle que le chercheur la présente, est celle relatée 

par les Assemblées de Dieu eux-mêmes, cent ans après leur naissance. Le point de 

départ serait la ville de Findlay en Ohio, selon que Chapman le décrit :  

Les rapports de l'effusion du Saint-Esprit à la Mission Azusa à Los Angeles ont 

alimenté la faim de la Pentecôte dans la nation de l'Ohio. À la fin de 1906, des services 

de renaissance étaient organisés à Findlay, à la mission locale de l'Alliance chrétienne 

et missionnaire, connue sous le nom de « Penial ». Le révérend Claude A. McKinney, 

de l'Union Gospel Mission à Akron, Ohio, était l'évangéliste, proclamant le message 

pentecôtiste. Le pouvoir pentecôtiste est tombé, et beaucoup ont été baptisés dans 

l'Esprit Saint avec la preuve de parler en d'autres langues, y compris T. K. Leonard 

(Chapman 2014 : 17). 

Les Assemblées de Dieu ne sont donc pas nées de l’œuvre d’une seule personne. Il 

s’agissait d’un mouvement de réveil émanant de plusieurs groupes religieux qui 

sentaient la nécessité d’un réveil et qui le cherchaient par des séances d’intenses 

prières et prédications. Akibo résume la naissance ainsi : « la puissance que les frères 

venaient d’expérimenter fit d’eux des témoins efficaces de Jésus auprès des 

inconvertis pour leur annoncer la Bonne Nouvelle. On dirait une nouvelle Pentecôte. 

Pendant qu’ils se furent ainsi engagés dans l’évangélisation, ils sentaient la nécessité 

de s’organiser et de se faire une identité. C’est ainsi qu’une Convention, Générale fut 

convoquée à Hot Spring, Arkansas ‘U.5.A.) » (1998 : 9).  

Chapman a recensé les grandes représentations missionnaires qui ont œuvré au 

début, et en voici la liste : 

  William H. Durham, pasteur de la North Avenue Mission de Chicago, Aimee Semple 

McPherson, le futur fondateur de l'Église Internationale de l'évangile de Foursquare, 

est connu pour avoir servi avec Leonard. Dr F. Eoakum, un évangéliste guérisseur de 



 

127 
 

Los Angeles ; Robert E. McAlister, futur chef des Assemblées de la Pentecôte du 

Canada ; James Hebden, pasteur de l'East End Mission de Toronto, la première 

assemblée pentecôtiste au Canada ; Timothy Urshan, missionnaire à Jérusalem ; E. 

N. Bell, premier président du Conseil Général ; D. W. Kerr, ancien éducateur 

pentecôtiste ; l'équipe d'évangélisation de A.H. Argue ; C. A. McKinney, l'un des 

premiers à avoir reçu le baptême du Saint-Esprit à l'Ohio ; J. A. Wilkerson, père de 

David Wilkerson, fondateur de Teen Challenge, et D. W. Myland, pionnier théologien 

pentecôtiste ; A. P. Collins ; et E. N. Richey (p. 19). 

Mais l’historique des Assemblées de Dieu ne peut se passer de Thomas King Leonard 

qui en est l’un des pères fondateurs. 

4.1.1.2. Thomas King Leonard et les Eglises Assemblées de Dieu USA 

Le but de cette section est de montrer que l’histoire personnelle et le ministère de 

Thomas King ont formé la base théologique et la dénomination des EEAD. 

Douglas Chapman (2014 : 17) intitule son article sur celui que l’on peut appeler l’un 

des grands fondateurs des Assemblées de Dieu : « Thomas King Leonard : un homme 

vraiment indispensable ». C’est pourquoi le centenaire des Assemblées de Dieu, 

célébré en 2014, lui consacre des dizaines de pages, comme pour redire l’histoire afin 

de rendre hommage à l’un des grands piliers de ce qui est devenu aujourd’hui les 

Eglises Assemblées de Dieu. En remontant à l’histoire de Thomas King Leonard (1861 

- 1946), l’on remonte plus facilement à l’origine et à la base théologique des 

Assemblées de Dieu. 

4.1.1.2a. La vie de Thomas King Leonard et la base spirituelle des AD. 

A partir de la biographie de Chapman sur TK Leonard, le chercheur a résumé sa vie 

pour mettre en exergue les deux évènements qui ont été à la base de son engagement 

à servir Dieu.   

Né le 14 février 1961 à West Independence, comté de Hancock, Ohio, il fut le 

cinquième des onze enfants nés de Stephen (1833-1905) et Melvina Wells Leonard 

(1835 - 1879). A l’âge adulte, il a cru que ce sont les prières sincères de sa mère à 

son sujet qui l’ont fait revenir à Dieu. Le 27 novembre 1879, il s'est marié avec Alice 

M. E. Rader (1862 -1888). Trois enfants sont nés de cette union ; Lucy A. (1882-1968), 

Ella M. (1883-1886) et John Michael (1887-1894). La vie personnelle de TK a été 



 

128 
 

jalonnée par la maladie et la mort. « La Tuberculose a dévasté sa famille : sa femme, 

sa mère, deux sœurs, un frère et plusieurs tantes et oncles sont morts de cette maladie 

redoutée. Deux de ses enfants, Ella et John, ont contracté la diphtérie et sont morts à 

un âge précoce » (Chapman 2014 : 17). Ces différentes « calamités » ont mis sa foi à 

rude épreuve, sans toutefois l’écarter définitivement du chemin du Seigneur, alors il 

décida très tôt de refaire sa vie. 

« Quatorze mois après la mort prématurée d'Alice, Leonard se maria avec Mary Eva 

Brown (1871-1947). Ils eurent quatre enfants : Esther Viola (1892-1974), Paul 

Ellsworth (1894-1976), Georges Washington (1896-1974) et Laura Naomi (1905-

1989) ». Mais la rude épreuve arriva quand au milieu des années 1890, TK et Mary 

contractèrent la tuberculose. L’histoire doit-elle se répéter encore ? TK Leonard 

chercha ardemment le Seigneur, suppliant que la grâce qui l’a sauvé de ses péchés, 

les sauve de nouveau de la présente mort. Dieu a entendu ses prières et TK et Mary 

furent miraculeusement guéris de la tuberculose. Ce fut ce miracle qui consacra TK et 

Mary au service du Seigneur. Chapman le confirme lorsqu’il écrit : « la plus ancienne 

participation connue de Leonard au ministère date de 1890, date à laquelle il s'est 

associé à Christian Union (une petite dénomination évangélique régionale) et a 

participé à sa fusion avec l'Église du Christ. À l'été de 1894, le Conseil annuel de l'Ohio 

du Nord l'a élu au poste de secrétaire et d'évangéliste pour le nord de l'Ohio » (p. 17).  

Cette nouvelle expression de la grâce, origine lointaine du réveil capitalisé et 

conceptualisé à la Convention Générale à Hot Spring va déterminer le ministère et la 

dénomination des AD. 

4.1.1.2b. Du ministère de Thomas KL, est née la dénomination. 

Thomas King Leonard, qui avait personnellement mené plusieurs campagnes 

d’évangélisation et de réveil fut aussi de ceux qui ont reçu l’effusion avec le signe 

visible du parler en langue. Il va donc vouer toute sa vie et tout ce qu’il possédait pour 

que le mouvement du Saint-Esprit qui vient de naître se développe et se propage dans 

le monde entier.  

 Thomas King Leonard fonda désormais son ministère sur ses expériences et le nom 

que prendra ce mouvement de réveil vient de son ministère. En effet lors de l’une de 

ses campagnes « plus de quarante personnes ont reçu le baptême du Saint-Esprit, 



 

129 
 

trente individus ont confessé leur guérison et treize ont été baptisés dans l'eau à la 

mission de Léonard. À la fin de l'été, Leonard faisait la publicité de ses activités dans 

le journal local. En deux ans, il avait nommé la congrégation naissante, l'Assemblée 

de Dieu » (Chapman p.17). Dès sa fondation, Léonard décida que l'église servirait des 

personnes de toutes les classes raciales et économiques. Chapman rapporte que de 

nombreuses réunions ont eu lieu pour garder la forme dans un esprit de renouveau : 

« Le succès apparent de ces réunions a abouti à une série continue de services 

spéciaux. Au cours des trente prochaines années, Leonard et sa congrégation 

parraineront plus de 100 réunions, renouveaux et congrès du camp pentecôtiste. 

Quatre fois par an, des pasteurs notables, des évangélistes et des missionnaires de 

tout le pays ont fait une randonnée jusqu'à Findlay pour prêcher, prier et servir les 

foules venues de l'Ohio, de l'Indiana et du Michigan »  

Mais les Assemblées de Dieu sont nées à partir de la Convention Générale tenue à 

Hot Spring, Arkansas du 02 au 12 avril en 1914. Si la congrégation de Leonard a été 

nommée « Assemblée de Dieu », remarquons le singulier, au sortir de la Convention, 

l’ensemble des participants adoptaient le pluriel « Assemblées de Dieu » par la 

résolution que rapporte Akibo (1998 : 11) : « Que nous reconnaissons toutes les 

Assemblées ci-dessus nommées sous diverses appellations et qu’en parlant d’elles 

on se réfère à elles par le nom scripturaire général « Assemblées de Dieu ». Nous 

recommandons que tous les reconnaissent par le même nom c’est-à-dire 

« ASSEMBLEES DE DIEU ». 

A cette Convention Générale née, Leonard transféra tous ses acquis aussi bien 

matériels que spirituels dont la liste est bien longue et mérite d’être connue. Chapman 

en donne les détails : 

Les contributions du pasteur Leonard aux Assemblées de Dieu à ce Conseil Général 

sont bien documentées - il a présidé le comité qui a rédigé le préambule constitutionnel 

et la résolution ; il a proposé le nom officiel, Les Assemblées de Dieu ; il a fait don de 

son entreprise d'édition, connue sous le nom de Gospel Publishing House, puis, il offrit 

ses locaux de Findlay, Ohio, comme premiers sièges nationaux de la convention ; il a 

été élu au presbytère exécutif ; et son école biblique a été approuvée comme la 

première institution du Conseil Général pour la formation ministérielle. Il n'est pas 

étonnant que l'historien Carl Brumback ait appelé T.K Leonard : « un homme vraiment 



 

130 
 

indispensable à Hot Springs ». Malgré cette approbation retentissante, étonnamment 

peu a été publié concernant le ministère et la vie de cet homme » (2014 : 17). 

Car la pensée d’exporter ce réveil a propulsé l’envoi des missionnaires sur les anciens 

champs des missions. C’est ce que renferme la déclaration de la convention de 

Chicago en novembre 1914 sur la mission : « les missions mondiales ont toujours été 

au centre de l'identité des Assemblées de Dieu. Les délégués au deuxième Conseil 

général, tenu à Chicago en novembre 1914, résolurent de réaliser la plus grande 

évangélisation que le monde n'ait jamais vue ». Et cette décision a été mise en 

application quand « en 1915, les Assemblées de Dieu ont approuvé une trentaine de 

missionnaires. Ils opéraient de façon indépendante et travaillaient principalement dans 

les sites traditionnels de la mission chrétienne : Afrique, Inde, Chine, Japon et Moyen-

Orient ; d'autres ont servi plus tard en Europe, en Amérique latine et en Océanie » 

(Chapman 2014 : 9). C’est ainsi que la mission AD naquit en Afrique.   

4.1.2. La naissance africaine des EEAD 

Cette section vise à montrer que l’exportation du réveil né aux USA, se fera selon le 

schéma classique des missions. Ce qui va changer n’est pas pour autant la stratégie, 

mais plutôt le contenu du message. Deux circuits déterminent l’implantation en 

Afrique : la fédération des missions et le départ de Burkina-Faso. 

A l’image de la Conférence de Berlin le 26 février 1885 où l’Afrique fut partagée entre 

les Occidentaux, les missions protestantes et évangéliques, se sont mises en 

fédération de missions pour se partager aussi l’Afrique. Akibo (1998 : 18) confirme ce 

partage en donnant la précision sur leur siège : « la Mission Américaine des 

Assemblées de Dieu n’était pas la seule présente sur le terrain. Il y avait aussi la Sudan 

Interior Mission (S.I.M.) et la Mission Méthodiste. Toutes formaient une Fédération (de 

Missions) ayant son Siège au Sénégal et s’occupant de la coordination des œuvres 

missionnaires en Afrique de l’Ouest ».  

Puisque les premiers explorateurs des côtes africaines furent pour la majorité des 

catholiques, les pays côtiers ont été la chasse gardée du catholicisme. « Dès qu’ils 

mettaient le pied sur une plage nouvelle, les Portugais commençaient par y dresser 

une croix de pierre venant de leur pays ou une croix de bois fabriquée sur place » 

(Alladaye 2003 : 52). Les pays enclavés ou désertiques de l’Afrique Sub-Saharienne 



 

131 
 

ont été réservés aux Evangéliques, les derniers venus dans la mission. C’est pourquoi 

la première station missionnaire de la Mission des Assemblées de Dieu d’Amérique a 

été implantée au Burkina Faso, la Haute Volta d’alors. Et c’est de Burkina Faso que la 

Mission des Assemblées de Dieu va pénétrer au Nord - Ouest du Bénin, le Dahomey 

d’alors, nous étions en l’an 1945. 

4.1.3. La naissance béninoise des AD 

Cette section montre l’itinéraire et l’implantation des EEAD au Bénin, et 

spécifiquement, leur naissance au pays Maxi. 

Origine et répartition de la mission au Bénin. A cause des explorateurs qui étaient 

majoritairement catholiques, le Sud de Dahomey a été fortement évangélisé par le 

catholicisme qui a établi ses stations missionnaires dans presque toutes les villes 

coloniales. Pour la mission Assemblées de Dieu, « venu du Burkina Faso en 1945 

avec son épouse, le missionnaire Arthur Wilson débarqua au Bénin et s’installa à 

Natitingou dans le but d’évangéliser la population, de créer des écoles catéchistes et 

d’installer des lieux de culte » (Akibo 1998 : 17). La répartition géographique régionale 

des champs missionnaires a été aussi appliquée au Dahomey d’alors. En 1949, les 

différentes missions protestantes et évangéliques présentes sur le territoire se 

retrouvèrent pour procéder à la délimitation des champs d’action de chaque Mission. 

Ainsi « le Nord-Ouest du Bénin pour les Assemblées de Dieu, le Nord-Est pour la 

S.I.M., [et] le Sud pour la Mission Méthodiste » (Akibo). Cette dernière, la plus 

ancienne des trois, rivalisait déjà avec le catholicisme au Sud. 

La présence du premier missionnaire Arthur Wilson à Natitingou en 1945, sera 

renforcée par l’arrivée d’autres missionnaires. En 1948 un groupe composé d’un 

couple, Charles Petrosky et son épouse et d’une demoiselle, Hélène Iselin, de 

nationalité française, rejoignit le couple Wilson à Natitingou. Un an plus tard, en 1949, 

vinrent William Plange Lange du Ghana et Charles Greenaway avec leurs familles. Ce 

fut cette colonie de missionnaires qui entama l’évangélisation de la population de 

Natitingou. La reconnaissance officielle de la mission des Assemblées de Dieu a été 

accordée par l’administration coloniale dont le gouverneur général a son siège à Porto-

Novo, selon la « lettre N° 88 du 10 novembre 1946 » (Akibo, p. 17). 



 

132 
 

« Le souci d’intensifier l’œuvre d’évangélisation sur le terrain avec la participation des 

nationaux amena les Missionnaires à ouvrir des stations missionnaires dont les 

principales furent, après celle de Natitingou le 20 septembre 1948, Tanguiéta en 1950 

par le Pasteur Greenaway, Kouandé par le Pasteur Petrosky en 1951 et Boukoumbé 

par le Pasteur Ted Schultz » (Akibo 1998 : 19). La communication a été la première 

difficulté que rencontrèrent ces missionnaires. Ne parlant aucune langue africaine, les 

missionnaires se trouvaient face à des autochtones qui ne parlaient que leurs langues 

maternelles. Pour résoudre ce problème crucial, fut ouverte en Janvier 1949 à 

Natitingou, l’Ecole Biblique Daho-Togo. Elle fut dirigée par mademoiselle Hélène Iselin 

pour former des pasteurs dahoméens, togolais et voltaïques. Les neufs premiers 

catéchistes formés étaient tous de Burkina Faso à l’exception de Sabou Kalifa, qui est 

un togolais.  

La dénomination AD au Bénin. En 1952, l’effectif total dans l’œuvre pionnière est 

composé des neufs (9) premiers catéchistes, sept (7) couples missionnaires 

américains et deux (2) missionnaires de Burkina Faso. Ils tinrent une conférence le 7 

décembre 1956 à Tanguiéta, qui regroupa « tous les missionnaires Dahoméens et 

Togolais en vue d’étudier le projet de constitution préparé et soumis par le Groupe 

Missionnaire. Les textes adoptés furent envoyés au Ministère de l’Intérieur du 

Dahomey. L’Eglise prit alors le nom de « Eglise Africaine des Assemblées de Dieu 

Daho-Togo [E.A.A.D.D.-T] ». L’acte de reconnaissance fut établi en août 1959, sous 

le N° 1472 » (Akibo 1998 : 21).  

L’E.A.A.D.D.-T qui venait de naître, a élu comme comité directeur pour conduire la 

charge des deux champs missionnaires, les personnes suivantes : Daniel Pasgo au 

poste du Président, il est originaire de Burkina Faso. Le poste de Vice-Présidence fut 

confié à Sabou Kalifa et le Secrétariat-Trésorier fut assumé par Claude Wagbe, tous 

deux originaires du Togo. Mais avec l’avènement des indépendances politiques en 

Afrique de l’Ouest, qui consacrèrent définitivement les frontières, l’Eglise Daho-Togo 

devait se scinder en deux. Ce fut la naissance de l’E.P.A.D. 

De l’EAADD-T à EEADB, la dénomination a évolué. C’est ainsi que la branche du 

Dahomey prit le nom de « Eglise Protestante des Assemblées de Dieu » du Dahomey 

(E.P.A.D.). Jusqu’à la période de l’indépendance, l’administration du Dahomey ne 

reconnaissait que deux dénominations chrétiennes, le catholicisme et le 



 

133 
 

protestantisme. C’est pourquoi pour éviter d’être taxée de sectes, la branche 

dahoméenne de la scission insère dans sa dénomination le mot « protestant » qu’elle 

garda jusqu’au 16 décembre 1991 pour devenir « Eglise Evangélique des Assemblées 

de Dieu » du Bénin (E.E.A.D. Bénin), nom qui lui est resté jusqu’à aujourd’hui. La 

séparation de l’Eglise du Bénin insuffle un dynamisme nouveau et le développement 

ainsi enclenché a fait voler en éclats la délimitation des champs d’évangélisation au 

sein de la Fédération des missions. La décennie de l’indépendance a vu la formation 

de plusieurs pasteurs béninois. Elle fut aussi caractérisée par la multiplication des 

stations missionnaires, parce que « les nationaux qui connaissent mieux le contexte 

ont été associés comme les auxiliaires aux côtés des missionnaires américains ». 

Cependant, l’évangélisation de l’aire maxi n’a été faite que par les Maxi venus 

d’ailleurs. 

4.1.4. La naissance des EEAD au Pays Maxi 

L’objectif de cette section est de montrer que les Maxi ont été missionnaires chez eux. 

A cause de l’esclavage subi, le peuple est réfractaire aux étrangers, et il a été 

développé une croyance que tout Maxi doit être enterré chez lui. Cette pensée est en 

arrière-plan au retour au pays de ceux qui deviendront missionnaires fondateurs de 

l’EEAD Maxi. 

4.1.4.1. Les Maxi ont établi les premières cellules EEAD 

Dans l’aire Maxi, il existait plusieurs cellules et une église établie avant la campagne 

du missionnaire Halepian. Et tous ces points d’évangélisation partagent le même 

processus de naissance. 

Akibo datant la naissance des églises des Assemblées de Dieu au pays Maxi aux 

environs de 1988, s’est référé à la campagne d’évangélisation du missionnaire français 

Jacques Halepian à cause de sa méthode d’évangélisation dénommée 

« systémique ». Cependant, il existait des cellules EEAD que la campagne a 

renforcées. 

La plus ancienne cellule est celle de Logozoxɛ. Elle naquit sur l’initiative de Egbegnon 

Sévérin Degla, électronicien dépaneur (79 ans). Il a connu le Seigneur en Côte d’Ivoire, 

précisément à Béoumu, département de Bouaké. Suite à une déchéance qui s’abattit 

sur ses affaires, il entama une réflexion sur sa vie et décida de retourner chez lui, dans 



 

134 
 

son village à Logozoxɛ. Il était dans cette réflexion quand il apprit par le témoignage 

d’un missionnaire américain des Assemblées de Dieu, que l’évangélisation a gagné 

presque tout le Bénin à l’exception du département du Zou et précisément l’aire Maxi. 

La nouvelle l’intrigua tant qu’il interpréta le déclin de ses affaires comme un appel de 

Dieu à rentrer pour apporter la Bonne nouvelle à son peuple. Muni d’une lettre de 

recommandation de son église de Béoumu, il retourna avec toute sa famille dans son 

village. Il chercha en vain une église des Assemblées de Dieu dans toute l’aire Maxi. 

L’église locale la plus proche se trouvait à Dassa-Zoumé et il s’y rendit et trouva le 

Pasteur Abissou Gabriel à qui il présenta sa lettre de recommandation. Après une 

prière de consécration, il commença dans son salon, le 23 août 1986, la cellule 

devenue aujourd’hui l’église des Assemblées de Dieu de Logozoxɛ. Deux ans après, 

la cellule avait tellement grandi qu’elle reçut son premier pasteur, Houngbedji Basile à 

qui succèderont Sewou François, Jean Nouwatin et le dernier en date, Kassa 

Emmanuel. 

L’église de Savalou est née selon le même schéma : une cellule de maison entamée 

par Amoussou Frédéric, un natif de Wɛdɛmɛ, un technicien des Postes et 

Télécommunications affecté à Savalou. Etant nouvellement converti, il entreprit de 

créer une cellule de prière et d’étude du livre sur la paix de Billy Graham. La petite 

cellule reçut l’encadrement de Egbegnon et des pasteurs stagiaires, notamment Tossa 

Alexandre, un natif de Wɛdɛmɛ. Frédéric Amoussou a reçu le Seigneur par les oeuvres 

du Pasteur Tossa Alexandre qui était converti dans l’Eglise des Assemblées de Dieu 

de Dassa-Zoumɛ. 

La troisième source d’où partira la naissance de plusieurs autres églises Assemblées 

de Dieu au pays Maxi est le village de Wɛdɛmɛ. Le village avait la réputation des 

« forces de nuisances », surtout la sorcellerie. Plusieurs tentatives d’implantation 

d’église par les missions catholique et protestante n’ont produit aucun fruit. La cellule 

EEAD est née à Wɛdɛmɛ par Amoussou Marie, soeur de Frédérik Amoussou. Marie 

s’était convertie à Parakou. Ayant appris que l’évangélisation cotoyait Savalou, elle 

s’est sentie appelée par le Seigneur à rentrer dans son village, réputé « forteresse 

impénétrable ». Après une lutte âpre comme Jonas, elle fut convaincue que  sa vie 

était assurée par son Seigneur, alors elle rentra malgé l’opposition de certains 

membres de sa famille. Mais c’était sans compter que le Seigneur avait déjà pourvu à 



 

135 
 

l’homme de paix (§5423), en la personne de son frère Henri, instituteur à la retraite, 

homme bien respecté par la majorité des villageois. Il fut le premier à accepter le projet, 

pas converti le premier, mais à comprendre l’enjeu. Il a été le premier et grand soutien. 

La cellule commença donc dans la maison d’un autre frère de Marie, du nom de 

Cyriaque. Le jeune Pasteur stagiaire Alexandre Tossa ayant appris la naissance de la 

cellule, en a aussi été l’un des encadreurs. La jeune église d’Aklankpa a été désignée 

par le Bureau National pour superviser la cellule naissante de Wɛdɛmɛ. La famille 

Amoussou par qui l’Evangile a pénétré Wɛdɛmɛ, a offert une parcelle sur laquelle fut 

bâti le premier temple. Mais par la suite, cela a créé au sein de la famille un conflit qui 

a abouti au tribunal. Les membres ont dû abandonner ce premier temple pour en 

hériger un autre sur un terrain acheté auprès de l’autorité territoriale. 

Ces différentes personnes initiatrices des cellules ont confirmé qu’elles ont accueilli 

une ou plusieurs campagnes de l’évangéliste Halépian. 

De ces différents points d’évangélisation d’où partira l’extension des églises des 

Assemblées de Dieu au pays Maxi, il se dégage des similitudes qui méritent examen 

et conclusion. Toutes les cellules sont nées à partir d’un Maxi converti à l’extérieur de 

l’aire géographique Maxi : Béoumu, Dassa-Zoumɛ et Parakou. Tous ont eu un grand 

désir de retourner chez eux au pays Maxi, pour porter la foi aux leurs. Cet acte 

« missionnaire » de retour chez soi pour annoncer la bonne nouvelle est favorisé par 

deux éléments culturels importants que sont l’attachement à l’identité maxi, et la 

croyance qu’il faut finir sa vie chez soi, au pays.  

4.1.4.2. L’attachement à son ethnie 

L’esclavage subi par les ancêtres maxi a créé deux attitudes : la méfiance à l’égard 

des étrangers et l’attachement au terroir maxi. 

En effet, à partir de l’esclavage qu’avaient vécu les ancêtres maxi, il a été créé un rituel 

funéraire spécifiquement maxi, « Afɔgban » (afɔ/pied-gban/calebasse, ce qui donne : 

le pied de calebasse et qui signifie la calebasse qui a servi à laver le pied), dont le 

sens est de ramener les âmes de tous les Maxi décédés à l’extérieur, dans l’enclos 

familial pour les unir aux ancêtres de la famille. Il s’en est établi que tout Maxi décédé 

sur n’importe quel point du territoire béninois doit être rapatrié et enterré dans son 

village. A défaut du rapatriement de son corps, on prélève « religieusement » ses 



 

136 
 

ongles, cheveux et poils qui sont renvoyés dans son village pour y servir de « présence 

matérialisée » et subir les funérailles. Ceci explique l’empressement de tout Maxi 

attaché aux valeurs du teroir à vouloir finir sa vie au village et y être enterré. 

C’est ce fait culturel qui a motivé les Maxi23 convertis à l’étranger à rentrer pour mener 

l’évangélisation de leur propre peuple. Benoit Ahoga, un ancien des EEAD est retourné 

de la Côte d’Ivoire pour ce double motif : finir sa vie au village et évangéliser les siens. 

Si la stratégie d’encadrement des églises suivait une telle tradition en utilisant ces Maxi 

retraités rentrés comme évangélistes ou pasteurs, le témoignage chrétien se 

consolidierait dans les villages où il y a très peu de cadres pour prendre soin des 

pasteurs titulaires. Mais l’ecclésiologie EEAD n’autorise pas une telle conception du 

ministère. Il faut appartenir au clergé pour diriger une cellule ou communauté. 

4.2. L’organisation des EEAD au pays Maxi 

Le but de cette section est de montrer l’organisation et la structuration des EEAD. Il 

sera exposé l’organisation ecclésiastique, les instances de gestion et de 

développement et la participation sociale des EEAD au pays Maxi. 

4.2.1. La gouvernance ecclésiastique des EEAD 

Cette première sous-section sera consacrée à l’organisation ecclésiastique de la 

communauté des EEAD au pays Maxi. 

L’organisation des EEAD est fortement cléricale et sacramentelle. Le pouvoir de 

décision se trouvait au départ dans les mains d’un petit noyau que la croissance de 

l’Eglise a obligé à étoffer. « L’Eglise, au fil des ans, a connu de profondes modifications 

dans son administration. Autrefois, tout était centralisé au sein d’une même instance. 

La croissance de l’Eglise a imposé une restructuration ou plus précisément une 

décentralisation » (Akibo 1998 : 33). Le cléricalisme se manifeste par le fait qu’à la tête 

de toutes les structures se trouve toujours un pasteur et le Conseil National qui est 

l’organe de décision n’est composé que de pasteurs et missionnaires. L’Eglise 

administre les sacrements sans réaliser que sa liturgie est sacramentelle. En effet les 

« ordonnances » (sacrements) ne peuvent jamais être accomplies par un laïc, quel 

que soit son degré de consécration, en qualité de diacre ou ancien. C’est surtout au 

niveau des membres de l’église des Assemblées de Dieu Maxi que le chercheur a noté 

 
23 C’est mû par le même sentiment que le chercheur a commencé l’évangélisation en 1982 dans son 
village. 



 

137 
 

la notion de sacrement24. Ils ne l’appellent pas sacrament mais le comprennent comme 

sacrement car ils identifient les « pasteurs » aux « prêtres catholiques25 » au niveau 

des fonctions d’intermédiation, de « transmetteur » de la grâce (bénédictions) et du 

pouvoir dont les deux jouissent. Les expressions maxi employées traduites sont : 

« ɖɛmɛnu mitɔn : ɖɛ/langue, mɛnu/ appartenant, mitɔn/pour nous, ce qui donne : langue 

appartenant pour nous et signifie « être notre langue auprès de » qui est traduite par 

« intermédiaire » ». La seconde expression : « acɛ nan mɛtɔ : acɛ/grace ou pouvoir, 

nan/donner, mɛtɔ/père capable, ce qui donne : grace/pouvoir donné par père capable, 

qui est traduite par « transmetteur ou transférateur » de la grace et du pouvoir ». Chez 

les Maxi Assemblées de Dieu, la notion de « sacrement » est beaucoup plus attribuée 

à l’agent « transmetteur » que la grâce ou le pouvoir même. Le chercheur a interviewé 

un groupe de pasteurs et un groupe de cadres Assemblées de Dieu (IAPCV, 3) qui 

confirment que « les Pasteurs sont les seuls par qui les rituels peuvent être adminstrés 

et tout pasteur n’y est pas habilité, sauf celui qui est ordonné ». Et la raison 

fondamentale donnée est que « l’onction de Dieu n’est accordée qu’aux seuls appelés 

par Dieu et reconnus par l’Eglise, qui une fois ordonnés, ont le pouvoir de poser des 

actes que Dieu agrée ». Le cléricalisme est poussé jusqu’à exclure tout pasteur non 

Assemblées de Dieu26 de l’administration des ordonances (« sacrements ») 

principales, qui, par ordre d’importance sont présentées ci-après.  

Consécrations : Il s’agit prioritairement de la consécration du pasteur pour devenir 

« Pasteur ordonné », puis le Pasteur ordonné est consacré pour devenir Révérend (les 

textes statutaires parlent de « pasteurs titulaires »). Ensuite, vient la consécration des 

temples et les autres lieux dédiés à l’oeuvre ou aux usages appartenant aux membres 

comme biens meubles ou immobiliers. 

Mariage : Son importance est telle qu’il faut un Révérend pour le célébrer. Cela ne fait 

pas l’uninamité au sein des pasteurs. A défaut d’un Révérend, un pasteur ordonné 

peut accomplir cette ordonnance.  

 
24 Le chercheur a noté l’usage du mot « sacrement dans le manuel de l’école de dimanche N°31 Leçon 
6, p. 23. 
25 Les non-lettrés dans l’église ne font pas une grande différence entre les deux groupes, sinon que les 
pasteurs sont des prêtres qui se marient, en cela ils les trouvent meilleurs. Mais pour la fonction, il n’y 
a pas de différence. 
26 Par exemple un Pasteur baptiste ne peut baptiser ou célébrer un mariage dans une église EEAD. Ce 
fut le cas du chercheur avant les recherches. Mais à cause de son intégration due aux recherches, il 
est autorisé à officier certaines ordonnances.  



 

138 
 

Baptème : Il s’agit de l’ordonnance recommandée par le Seigneur Jésus-Christ et qui 

constitue le moyen par lequel un individu devient membre d’une église locale. Il est 

administré par au moins un pasteur ordonné. 

Sainte cène : C’est la seconde ordonnance qui ne s’applique que pour ceux qui sont 

passés par le baptème. Il ne peut s’administrer que par au moins un pasteur ordonné. 

Enterrements : Il s’agit d’un honneur qui accompagne tout chrétien qui meurt dans le 

Seigneur. Les rénégats n’en bénéficient pas. A ce sujet il y a exercice de « l’éthique 

de situation ». L’Eglise insiste pour enterrer ses pasteurs, mais dans le cas d’un simple 

membre dont la famille exige d’assumer les funérailles, le débat27 sur l’attitude à tenir 

n’est pas encore tranché. L’acte ne peut s’administrer que par au moins un pasteur 

ordonné. 

Présentation d’enfant : Il ne s’agit pas de baptème d’enfant, mais comme Jésus a 

été présenté au temple, l’EEAD a décidé de le faire. Il est recommandé à chaque 

chrétien de présenter ses enfants à Dieu à leur naissance, mais ce n’est pas une 

obligation, la présence de couples mixtes28 dans l’église en exclut l’imposition.  

L’ordre clérical est de trois niveaux : pasteur-stagiaire ou pasteur proposant, pasteur 

missinnaire ou reconnu et pasteur titulaire ou ordonné (Statut Titre II, Chapitre II, 

Section 1, Article 14). Le « pasteur-stagiaire ou pasteur proposant » est celui  finissant 

l’école biblique ou nouvellement sorti de l’école biblique. Son rôle est d’assister le 

pasteur ordonné ou le Révérend au cours des ordonnances. Ils prêchent, prient ou 

bénissent les fildèles. Ils dirigent le culte et peuvent poser les actes auxiliaires mais 

pas les ordonnances cités ci-dessus. 

Le laïcat EEAD se compose de deux instances : le « diaconat » et « l’anciennat » à 

dominance diaconat. L’anciennat se développe plus dans les zones rurales que dans 

les villes.  

 
27 Le chercheur a été mandaté par les autorités de proposer une solution précédée d’une bone 
argumentation 
28 Le couple mixte désigne dans ce contexte un couple où un membre est chrétien et le second ne l’est 
pas encore. 



 

139 
 

Enfin, le ministère féminin n’est pas encore admis chez les EEAD. Cependant les 

femmes ont une organisation (ASC) très dynamique dans toutes les églises, comme 

en témoigne les instances de l’Eglise.  

4.2.2. Les instances de direction et de gestion 

Cette section vise à montrer comment l’EEAD se gère. Deux structures gèrent l’EEAD 

sur les plans, national, régional et local, la structure spirituelle et le management.  

Les instances assurant le management au niveau clérical sont décentralisées jusqu’au 

niveau de la région tandis que les autres structures de développement et des entités 

des différentes catégories (ASC ; AHC et JAD) se constituent à la base pour remonter 

sur le plan national. 

Instances gouvernantes des EEAD. Elles sont par ordre décroissant : Instances 

nationales, instances régionales, organes sectoriels et départements et instituts. Les 

instances et les références statutaires sont les suivantes : 

Instances nationales : Titre III, Chapitre I, Section 1, Article 18 : Les instances 

nationales sont le Congrès, le Conseil National et le Bureau Exécutif National. 

Instances régionales : Titre III, Chapitre I, Section 2, Article 23 : Les organes 

régionaux sont le Congrès Régional, le Conseil Régional et le Bureau d’Administration 

de la Région. 

Organes sectoriels : Titre III, Chapitre I, Section 3, Article 27 : Le Conseil Sectoriel 

est composé des membres du Bureau Exécutif de la Section et du premier responsable 

de chaque département. Le Bureau Exécutif de la Section est composé de trois (3) à 

cinq (5) membres selon la grandeur de la Section. Son mandat est de quatre (4) ans 

renouvelables. 

Départements et Instituts : Titre III, Chapitre II, Section 1, Article 29 : L’Eglise des 

Assemblées de Dieu est dotée de deux types de départements : les départements 

associatifs et les départements techniques. Il s’agit de : 

Départements associatifs 

 Département de l’Association des Hommes en Christ (AHC) 

 Département de l’Association des Servantes de Christ (ASC) 



 

140 
 

 Département de la Jeunesse Assemblée de Dieu (JAD) 

 Département des Enfants (DE) 

Sont considérés comme départements techniques ceux qui s’occupent des œuvres 

spécifiques :  

 Département de l’Evangélisation 

 Département National de l’Action Missionnaire (DNAM) 

 Département de la Communication (DC) 

 Département de l’Ecole de Dimanche et de la Littérature (DEDL). 

Instituts.  

 Institut Biblique des Assemblées de Dieu du Bénin (IBAD-Bénin) 

 Bureau des Projet de Développement et des Œuvres sociales (BUPDOS) 

Sur le plan national, la visibilité sociale des Assemblées de Dieu est marquée par le 

dynamisme des départements associatifs. Mais depuis 1973, il fut créé un 

département des oeuvres sociales nommé « Bureau des Projets de Développement 

et des Oeuvres Sociales (BUPDOS) » dont le but est de témoignager l’amour de Dieu 

aux couches sociales défavorisées. 

En management, la première structure qui est la spirituelle, organise les activités 

spirituelles dont la principale est le culte avec deux ordonnances : le baptême et la 

sainte cène. La deuxième structure concerne le management comportant le clergé et 

les autres entités de développement des membres et de l’institution qui sont : le 

Département de l’Ecole de Dimanche et de la Littérature (EDL), l’Association des 

Servantes de Christ (ASC), l’Association des Hommes en Christ (AHC) et la Jeunesse 

Assemblée de Dieu (JAD). Ces différents organes mènent des activités qui décrivent 

le système d’éducation des membres de l’église. Ils sont appuyés dans leur 

fonctionnement par les structures de développement créées par l’Eglise Nationale. 

Cependant, ces différentes structures ne sont pas toutes décentralisées au niveau de 

l’aire maxi.  

4.2.3. La participation sociale des EEAD au pays Maxi 

Cette section montre que les EEAD ne sont pas socialement présents au pays Maxi. 

La théologie de présence et le non lettrisme font que les instances n’opèrent pas au 

pays Maxi. 



 

141 
 

L’implication sociale des EEAD au pays Maxi est inexistente. Les raisons qui 

l’expliquent sont d’ordre économique (pauvreté des membres), intellectuel (leur  

illettrisme) et théologique (métanoïa). L’église est composée pour la majorité de 

personnes pauvres, et vivant dans une telle précarité qu’il leur est difficile de penser à 

poser des actes sociaux. Les chrétiens maxi dans les églises interviewées, sont à 90% 

des « paysans ou artisans » et non lettrés. Ils ne comprennent pas souvent le rôle 

desdites structures. Un ancien a confié au chercheur : « pour les actions de grâces de 

l’église, j’associe aussi les non chrétiens qui sont des fonctionnaires ou des 

commerçants que Dieu me fait la grâce de convaincre ». Par ailleurs, les chrétiens 

Assemblées de Dieu au pays Maxi se plaignent du fait que BUPDOS qui est une 

structure de développement des Assemblées de Dieu travaille avec les églises du Sud 

et celles du Nord au détriment de celles du Centre où elles se trouvent. Il s’en dégage 

que ce sont plutôt les non chrétiens qui aident financièrement l’église. Ce fut l’un des 

problèmes que l’immersion du chercheur dans cette communauté a essayé de régler. 

Ces chrétiens vivent une crise d’identité, car ils ont quitté des structures sociales qu’ils 

avaient maitrisées (§23 & 24) pour de nouvelles qu’ils ne comprennent pas. Avant, ils 

étaient propriétaires terriens par héritage, mais aujourd’hui, c’est le rejet des autres 

personnes, même de leurs propres parents qui est compris comme le vivre normal du 

converti. Se séparer pour mener sa vie pieuse ou « sortir du milieu d’eux » est l’idéal 

du témoignage chrétien. A cause de la conversion, ils se sont séparés de leurs biens 

domaniaux. Ceux qui ont voulu s’y accrocher, ont créé des conflits qui ont conduit au 

tribunal où ils n’ont jamais gagné un seul procès29. Cette séparation d’avec sa famille 

d’origine se comprend par le processus d’intégration dans la nouvelle communauté 

qu’est l’église locale. 

4.3. Le processus d’intégration dans les EEAD au pays Maxi 

Cette section vise à montrer comment une personne intègre une église locale des 

EEAD. Deux aspects de la mission déterminent l’intégration et la croissance d’un 

membre : le discipulat et la marche chrétienne. 

 
29 L’avocat du chercheur lui a expliqué pourquoi les chrétiens ne peuvent jamais gagner les procès. Le 
bien domanial étant communautaire, celui qui se désolidarise de la communauté en perd sa part. 



 

142 
 

4.3.1. La mission comme discipulat 

Le but de cette section est de montrer l’identité du chrétien et sa communauté de vie. 

La conception et la fonction de l’église locale ainsi que le programme de formation 

déterminent la mission en tant que discipulat. 

 Le chercheur a exploité les manuels de formation30 des EEAD qu’il a complétés par 

des interviews pour montrer comment les EEAD eux-mêmes déclinent le processus 

d’intégration et de croissance. 

4.3.1.1. Conception et fonction de l’Eglise selon les EEAD 

Il s’agit de présenter ce qu’est l’église ainsi que ses responsabilités selon les EEAD. 

Le maxi qui se convertit au christianisme est appelé à sortir de sa communauté de 

base maxi (§231&232) pour intégrer sa nouvelle communauté, l’église. Alors qu’est-

ce que l’église et comment en devient-on membre ? 

 « L’Eglise de Jésus-Christ est l’ensemble des hommes et des femmes nés de 

nouveau par le Saint-Esprit, et qui vivent et travaillent pour la vie éternelle » (Leçon 6, 

N° 31, p. 21).  Mais le manuel s’empresse de clarifier et de se distancer de l’idée 

populaire répandue qui associe l’Eglise aux bâtiments : « Dans les villes et villages du 

monde entier, nombreux sont ces grands bâtiments, beaux et souvent luxueux que 

l’on appelle « église ». Le dimanche et plusieurs autres jours, les parents croyants 

crient à leurs enfants : « apprêtez-vous pour que nous allions à l’église ! » Cet usage 

universellement répandu du mot « église » et le sens qu’on lui a ainsi donné, sont à 

présent tels que beaucoup de gens croient que l’Eglise, c’est le bel édifice en face. 

Mais en lisant la Bible, l’on comprend que « l’église » n’a jamais signifié, et ne signifiera 

jamais un bâtiment ou lieu de culte » (p. 21). Selon les statuts, Article 12, Section 1, 

Chapitre II, Titre II, « est membre de l’Eglise Evangélique des Assemblées de Dieu du 

Bénin toute personne née de nouveau, baptisée par immersion, qui participe 

activement à la vie de l’église locale et qui se conforme à la doctrine des Assemblées 

de Dieu et à ses textes fondamentaux ».  

 
30 C’est grâce à la documentation des manuels de l’école de dimanche que le chercheur a pu accéder 
aux écrits sur la mission et les stratégies de la mission chez les EEAD. Il a examiné 1048 leçons des 
manuels qui sont les seuls écrits de formation et d’information chez les EEAD. Il n’existe aucune 
traduction en d’autre langue que le français de ces manuels.  



 

143 
 

Pour devenir membre de l’Eglise, deux conditions sont requises : « Avoir une foi 

implicite en l’Evangile et une confiance du fond du cœur en Jésus-Christ comme le 

seul divin Sauveur » et « Accepter le baptême d’eau par immersion comme 

témoignage symbolique de foi en Christ et profession de foi verbale ». Mais les EEAD 

reconnaissent que tous les membres d’une communauté locale ne sont pas tous de 

véritables chrétiens : « Mais à mesure que le temps passe, comme l’Eglise grandit, les 

sacrements ont tendance à remplacer la conversion. Il en résulte un afflux de 

personnes qui ne sont pas chrétiens de cœur. Ils sont membres de l’église locale 

visible mais pas de celle invisible » (p. 23). 

La responsabilité à l’égard des membres se trouve consignée dans ce qui est appelé 

« les tâches de l’Eglise » (Leçon 7, N° 31, pp. 24-25) et qui sont de trois ordres, à 

savoir :  

« Pourvoir aux moyens d’adoration, d’édification et d’évangélisation ; c’est-à-dire une 

communauté au sein de laquelle Dieu est honoré par les louanges, les prières et les 

témoignages », « Pourvoir à la communion fraternelle. Nous voyons avec l’Eglise 

primitive que la chaleur de la communion fraternelle était une des caractéristiques des 

croyants (Act. 2 : 44-45 ; 4 : 32-37) » et enfin « Maintenir un niveau moral. La Parole 

de Dieu affirme clairement que l’Eglise est la lumière du monde et le sel de la terre… 

les chrétiens doivent se préserver de la corruption morale et enseigner aux hommes 

comment vivre et comment mourir pour le Seigneur (Rom. 13 : 12-14) ». 

Pour atteindre ses objectifs, l’église locale offre aux convertis le culte avec les deux 

ordonnances que sont le baptême et la sainte cène. Elle s’occupe également de sa 

croissance par un programme bien défini.  

4.3.1.2. Processus et programme de formation des fidèles selon les EEAD 

Cette section vise à montrer les différentes étapes théoriques de l’intégration d’un 

membre et les chemins de sa progression. 

Au niveau des ordonnances de l’Eglise, l’EEAD considère le baptême comme le point 

de départ de l’appartenance du nouveau converti à la communauté qu’est l’église. En 

effet « le baptême d’eau est le rite d’entrée dans l’Eglise chrétienne. C’est le symbole 

de la vie spirituelle commencée. Il est accompli une seule fois, car on ne nait qu’une 

fois à la vie spirituelle (Mat. 28 : 19, 20 ; Act. 2 : 38) ». Mais c’est aussi par le baptême 



 

144 
 

que « Dieu a ouvert devant nous une nouvelle carrière (Hb. 12 : 1). Nous désirons aller 

jusqu’au bout dans cette nouvelle aventure et le baptême constitue la première étape 

et non l’apogée » (pp. 28-29).  Le baptême et ce qui le précède, décrivent le processus 

du discipulat instauré par l’EEAD. 

 Dans les textes de formation (Leçon 9, N° 31) il est mentionné que le baptême ne 

peut pas être administré directement à quiconque en fait la demande. Car cela requiert 

des préalables qui constituent la première étape avant celle du baptême. La raison 

principale du préalable se libelle de la manière suivante : « Aujourd’hui avant 

d’administrer le baptême aux nouveaux croyants, il faut faire un travail de base. Il est 

encore accroché par son arrière-plan socioculturel et religieux qui l’empêche 

d’être totalement ouvert à l’Evangile [c’est le chercheur qui met la police en 

gutturale] » (p. 30). Cela nécessite trois étapes avant que le baptême ne soit 

administré : classe des nouveaux convertis ; classe de cours de baptême ; entretien 

de « clinique spirituelle ». 

1. La classe des nouveaux convertis. Dans cette classe, « le croyant est enseigné sur 

les principes élémentaires de la nouvelle vie en Christ, ses avantages et ses 

exigences. Cette classe devra être tenue non par un chrétien immature, mais par celui 

qui a une vie chrétienne pleine d’expériences. S’il s’agit d’une église nouvellement 

crée, le Pasteur devra lui-même se charger de ces nouveaux convertis » (Leçon 9 N° 

31, p.30). 

2. La classe de baptême. Le croyant « a besoin de se comprendre, ce qu’est le 

baptême chrétien, son origine et les bénédictions qui s’y attachent. Il aura à travers 

ces cours, l’occasion de poser des questions d’éclaircissement qui sont sur son cœur 

et des réponses concises et claires lui seront données » (p. 31). 

3. Entretien de « clinique spirituelle ». Voici comment la clinique en question est 

décrite : « le responsable ou le Pasteur devra accorder une audience privée à chaque 

nouveau croyant. Il peut au besoin demander à son épouse ou à ses diacres de 

l’assister. Il procédera à une cure d’âme… L’objet serait de rechercher dans la vie du 

croyant tout ce qui pourrait l’empêcher de grandir spirituellement et de l’aider à 

s’en débarrasser [c’est le chercheur qui met la police en gras]. Le Pasteur ou le 



 

145 
 

responsable spirituel ne se substituera pas au nouveau croyant pour prendre des 

initiatives en son nom, mais il l’aidera à le faire librement de lui-même » (p. 31). 

Il s’agit là d’une bonne description théorique de la formation des membres. Mais lors 

des entretiens sur le terrain, les chrétiens maxi interviewés ignorent toute cette 

programmation du discipulat. Il fallait localiser le problème. S’agit-il d’une situation liée 

seulement aux Maxi ou le phénomène d’absence de formation est-il général pour toute 

la dénomination ? Ceci a amené le chercheur à faire des interviews téléphonés auprès 

des responsables nationaux des trois grandes structures à savoir l’ASC, l’AHC et la 

JAD, qui sont censés prendre la relève de la formation des fidèles après celle subie 

jusqu’à l’administration du baptême. Le chercheur a aussi interviewé le Directeur de 

l’école de dimanche et de la littérature, département responsable de la production du 

matériel didactique et de l’enseignement. Il ressort de ces interviews que : 

1. Il n’existe pas de manuel d’affermissement pour chaque catégorie pris isolément ni 

pour l’ensemble sur le plan national. C’est le manuel de l’école de dimanche qui 

constitue le seul, unique et même manuel qu’utilisent toutes les différentes catégories 

de l’EEAD. Le manuel étant en français (pas encore traduit en une langue locale), 

seuls les élèves et les lettrés dirigent ces classes de dimanche dans les églises au 

pays Maxi. 

2. Le manuel pour le cours de baptême a été utilisé quand l’Eglise était jeune et moins 

grande. Mais depuis près de 20 ans (personne n’a pu situer le chercheur), chaque 

église conçoit son propre contenu pour les cours de baptême. Le processus décrit 

dans les textes n’est plus en vigueur. Ce qui explique le constat de l’absence de 

formation au pays Maxi. 

3. Les objectifs de l’existence de ces structures sont aujourd’hui orientés plus vers un 

développement économique que spirituel sauf au niveau des femmes qui essaient de 

combiner les deux. Ces structures n’existent que de nom au pays Maxi. René Deffon 

qui est le responsable des hommes (Président régional AHC) ne connait pas le thème 

de l’année. Il fit remarquer au passage que la structure de développement BUBDOS 

des EEAD n’a jamais œuvré dans leur zone.  

La synthèse qui se dégage de ces descriptions est que, quand le Maxi converti rejoint 

l’église, si les étapes théoriques marchaient, il entrerait dans une première classe pour 



 

146 
 

apprendre à comprendre théoriquement (puisqu’il serait enseigné comme dans une 

école) sa communauté, sa nouvelle identité et sa nouvelle responsabilité 

(évangélisation). Ensuite, par le baptême d’eau, il deviendrait membre à part entière 

pour partager et vivre les avantages de la nouvelle communauté. La suite de la vie 

spirituelle se vivrait dans sa catégorie sociale (homme, femme, jeune). Puisque cette 

organisation n’existe pas, et en l’absence de matériel didactique, sa croissance 

dépendra alors de l’enseignement de l’école de dimanche et de la vision du Pasteur 

de son église locale. Pour la majorité des chrétiens maxi qui ne savent pas lire, 

l’affermissement de la foi est limité à la participation aux rencontres de l’église. Car 

c’est seulement à ces occasions qu’ils écoutent la traduction de la Parole. Cet 

enseignement les aide-t-il à marcher victorieusement dans le monde voduiste maxi ? 

4.3.2. La marche chrétienne selon les EEAD au pays Maxi 

L’objectif de cette section est de montrer l’éthique des membres et son impact sur leur 

contexte de vie. 

La marche chrétienne est déterminée après le baptême d’eau par les 

recommandations sur comment « se comporter dans le monde » (Leçon 12, N°31, p. 

42), et « la sanctification du chrétien » (Leçon 21, N°26, pp. 64-65). Mais le 

comportement à adopter dans le monde étant déterminé par la perception que les 

EEAD ont du monde, voici la description du monde, telle qu’eux-mêmes le perçoivent. 

Le « monde est le vaste système de corruption que Satan a installé pour introduire un 

désordre au sein de la création. Il est en d’autres termes le système mondial que les 

hommes se sont construit et qui les condamne. C’est la sphère dans laquelle le mal 

est entré par la chute de l’homme, où l’humanité s’est détournée de Dieu et a rejeté sa 

grâce et où règne la mort (Rom 5 : 12) » (Leçon 21, N°31, p. 42) ». Cette conception 

du monde physique sera suivie par celle de l’univers invisible qui se comprend ainsi : 

« la pensée diabolique selon laquelle l’homme est son propre dieu (Gn. 3 : 5), constitue 

le fondement de la perception non chrétienne du monde inspiré par Satan. Cela lie 

spirituellement les hommes au royaume des ténèbres. Cette conception diabolique a 

envahi toute la terre, l’a polluée par sa folie et ses abus. Le monde va plus loin ; il hait 

et rejette le Christ venu pour l’éclairer et le sauver (Jn 12 : 46). N’acceptant pas le 

sauveur, le monde est donc tout entier reconnu coupable devant Dieu » (p. 43). Pour 

une telle perception du monde, la marche du chrétien dans le monde requiert de fuir 



 

147 
 

le monde pour survivre, même si le « comment il faut fuir le monde » n’est pas explicité. 

La théologie de la fuite s’appuie sur Jn 8 : « Comme notre Seigneur l’a dit nous ne 

sommes pas de ce monde (Jn. 8 : 23 ; 17 : 14-16). C’est pourquoi il nous faut fuir tout 

ce qui est dans le monde et qui ne vient pas du Père. Le chrétien doit se retirer des 

souillures du monde : la corruption de la chair, les plaisirs du monde, l’orgueil de la vie, 

etc. Il doit prendre garde de ne pas être condamné avec le monde. Il n’est donc pas 

étonnant que Dieu nous interdise l’amour du monde et des choses qui sont dans le 

monde » (p. 43).  Si cette recommandation concerne le comportement physique, la 

sanctification va déterminer l’aspect spirituel de « se préserver du monde ». 

La sanctification du chrétien des EEAD se réalise par la présence du Saint-Esprit dans 

le croyant. Car si le Saint-Esprit quitte le croyant, il redevient une personne non 

convertie : « Le Saint-Esprit aide l’enfant de Dieu à vaincre les attraits du péché, à 

corriger les tendances et les habitudes mondaines ou charnelles. Si, après avoir agi, 

l’Esprit de Dieu s’en allait, le converti retomberait dans ses anciennes voies. C’est ce 

qui fait que le chrétien qui ne s’attache pas au Saint-Esprit retombe dans l’apostasie » 

(Leçon 21, N°26, p. 64). Ainsi c’est le Saint-Esprit agit dans le croyant pour le sanctifier. 

La manière de le faire est progressive, « allant du cœur à la surface, de l’intérieur à 

l’extérieur, du siège de la vie aux manifestations de la vie, aux actions et aux paroles ; 

permettant au début beaucoup de choses incompatibles avec Sa sainte nature, et puis 

petit à petit, les attaquant l’une après l’autre, une année celle-ci, une autre année celle-

là, entrant dans tous les détails si profondément que, rien n’étant capable d’échapper 

à Son influence. Au bout du rouleau, l’homme tout entier, glorifié par le Saint-Esprit, 

sera resplendissant de la vie de Dieu » (pp. 64-65). Quand le Saint-Esprit abandonne 

le chrétien, il perd son salut et sa situation après la mort est la même que celle de ceux 

qui n’ont jamais accepté le Christ. Une fois converti, chaque membre a la fondamentale 

responsabilité d’évangéliser les païens. 

4.4. La mission et l’influence des EEAD au pays Maxi 

Le but de cette section est de montrer comment les EEAD font la mission au pays Maxi 

et l’impact de leur présence. Les stratégies d’évangélisation et le contenu des 

messages d’évangélisation vont permettre de comprendre l’impact social de leur 

présence. 



 

148 
 

4.4.1. Les stratégies d’évangélisation au pays Maxi 

Cette section vise à montrer les différentes stratégies appliquées au pays Maxi. Mais 

relevons d’abord que mission et évangélisation sont synonymes chez les EEAD.  

4.4.1.1. L’évangélisation comme mission 

La mission de l’église selon la leçon 17, N°16, « Vivre la vérité » est : « Si l’Eglise veut 

que l’Evangile parvienne aux pécheurs pour qu’ils soient sauvés, elle doit prêcher 

partout ». Et l’objectif de la leçon est de faire « connaitre l’importance de la mission et 

s’y engager ». Le développement qui en est fait peut se percevoir par ce qui est écrit 

dans l’introduction : « Dans une église locale, il est écrit : « entrez pour adorer et sortez 

pour servir ». Cette déclaration est la confirmation de l’ordre suprême de notre 

Seigneur Jésus à ses disciples avant son ascension. L’œuvre la plus importante à 

l’heure actuelle est d’obéir à l’ordre ultime de notre Seigneur en allant prêcher 

l’Evangile aux tribus lointaines, aux gens encore non évangélisés de ce monde » (p. 

57). La notion d’aller loin pour annoncer l’Evangile se profile dans la compréhension 

de la mission. Mais une fois sur place, le vocal « évangélisation » est le plus utilisé et 

se comprend comme : « l’œuvre la plus importante de l’Eglise » (Leçon 05, N°28). 

L’objectif consiste à « amener chaque chrétien à comprendre qu’aucune activité quelle 

que soit sa valeur ne surpasse l’évangélisation dans le plan de Dieu ». 

L’évangélisation est si importante qu’elle constitue « le critère par lequel on peut 

apprécier la spiritualité d’une Eglise ou d’un chrétien évangélique. Elle constituera un 

élément important du jugement de Dieu à l’égard de chacun de nous… et comprenons 

donc que tout ce que nous pouvons entreprendre aux détriments de l’Evangélisation 

n’aura aucune valeur devant le Seigneur. Notre amour véritable pour lui se mesure à 

travers la place que nous accordons au salut des âmes perdues » (pp. 16-17). 

La mission et l’évangélisation sont des thèmes synonymes qui constituent le cœur de 

l’œuvre de l’Eglise et de l’individu membre de l’Eglise. Elle est l’indicateur de la 

spiritualité aussi bien de l’institution que de l’individu à l’intérieur. Par elle, Dieu 

appréciera l’amour qu’offre le chrétien en retour. Et l’évangélisation devient un 

indicateur d’identification où tout autre facteur qui lui est prioritaire est désavoué. 

L’importance de la mission a nécessité l’élaboration de stratégies pour l’accomplir. 

C’est ce que la section suivante permettra de découvrir. 



 

149 
 

4.4.1.2. Les stratégies d’évangélisation  

Il n’y a que deux stratégies formelles d’évangélisation : témoignage personnel et 

campagne d’évangélisation. 

Les EEAD étant pentecôtistes, le rôle du Saint-Esprit est fondamental dans l’annonce 

de la bonne nouvelle et définir par avance une stratégie, c’est empêcher ou bloquer 

l’action du Saint-Esprit. Ainsi,   

L’agent principal dans la proclamation de l’évangile est le Saint-Esprit. C’est lui qui 

donne aux croyants le pouvoir d’expliquer la parole avec puissance et efficacité. C’est 

lui qui ouvre les esprits, les cœurs et attire les hommes à Dieu. Christ a dit : « Mais 

vous recevrez une puissance, le Saint-Esprit survenant sur vous, et vous serez mes 

témoins à Jérusalem, dans toute la Judée, dans la Samarie et jusqu’aux extrémités de 

la terre » (Actes 1 : 8). Le Saint-Esprit est la puissance au succès de notre 

proclamation de l’évangile. Sans lui, toutes nos activités ne sont que des efforts 

humains et vains. Tout témoignage placé sous l’autorité du Saint-Esprit accomplira 

l’intention de Dieu. (Leçon 5, N°26, pp. 16-17).  

Et la prière se présente comme le canal de déferlement du Saint-Esprit, c’est par la 

prière que l’on place un témoignage sous l’autorité du Saint-Esprit. Les autres 

stratégies pratiquées dont font mention les documents EEAD sont les suivantes : Le 

porte à porte, les études bibliques dans les maisons, la distribution des traités. Ces 

autres stratégies doivent être relativisées pour assurer une croissance qualitative de 

l’Eglise. Et pour ce faire, il a été enseigné de se garder de certaines stratégies qui 

pourraient affecter négativement la croissance.  

 L’Eglise doit s’assurer qu’elle est prête à annoncer le vrai Evangile dont le thème 

central est Jésus-Christ. Ce que les chrétiens doivent apporter de particulier aux non-

chrétiens, c’est bien l’Evangile de Jésus-Christ. C’est ce qui manque le plus à notre 

monde. Quels que soient les stratégies, les méthodes et les outils à utiliser, il 

faudrait que l’aboutissement soit l’annonce du vrai Evangile. Nous devons 

savoir que les sketches, les films, les théâtres, les concerts ne font 

qu’accompagner la prédication de la Parole et ne doivent pas prendre la place 

de l’Evangile lui-même [C’est le chercheur qui a mis la police en gras] …Ni 

l’Evangéliste, ni la dénomination, ni le sensationnel, ni les témoignages d’anciens 



 

150 
 

magiciens ou des sorciers convertis, ne sauraient être le message principal d’une 

évangélisation. L’Evangile doit être plutôt prêché dans son intégralité, puis 

accompagné et appuyé par les autres méthodes. Cette vérité doit être retenue par 

chaque chrétien lors de nos croisades d’évangélisation et de nos témoignages 

personnels (Leçon 4 N° 30, p. 16). 

Cet enseignement permet de comprendre que la chose fondamentale à apporter au 

non-chrétien est exclusivement le message qui est qualifié ici de « vrai Evangile ». 

Puisque le Maxi est réfractaire aux étrangers (§4141), il a fallu des stratégies 

spécifiques pour l’atteindre. 

4.4.1.3. Stratégies spécifiques au pays Maxi 

Cette section montre qu’il y a eu des stratégies spécifiques au pays Maxi, au nombre 

de deux : étude biblique et « veillée funèbre ». 

Les Maxi étant réfractaires aux injonctions d’étrangers à cause de l’esclavage 

ancestral, il a fallu des Maxi pour commencer l’évangélisation chez eux. La tradition 

du retour de tous Maxi au bercail a donc favorisé l’accueil heureux qui a été réservé 

aux premiers « missionnaires » revenus dans leur propre village. Il est à noter que 

chaque « missionnaire maxi » a commencé la cellule d’évangélisation (étude biblique) 

chez lui et non dans un autre village, là où il n’est pas connu : Egbegnon Sévérin Degla 

à Logozoxɛ, Amoussou Marie à Wɛdɛmɛ, et Frédérik Amoussou à Savalou (§4141). 

Et par le principe énoncé en (§4142) de l’attachement du Maxi à son ethnie, au retour 

au bercail, tout Maxi bénéficie d’une certaine confiance de la part des siens, ce qui fait 

que tout apport est accepté sans être questionné. Egbegnon s’est vu offrir l’enclos 

familial pour commencer la cellule naissante. Marie Amoussou de l’église naissante à 

Wɛɖɛmɛ s’est vue offrir une parcelle pour commencer l’oeuvre nouvelle. Ces gestes 

de générosité de la part des familles dépassent la simple sympathie, ils montrent un 

autre aspect de la culture maxi. Lorsqu’un membre d’une famille ramène une chose 

nouvelle de l’étranger, l’accueil qui lui est réservé s’interprète par un sens de fierté 

communautaire. En cas de réussite, la fierté communautaire s’accroît, dans le cas 

contraire, toute la famille accepte d’être couverte de honte.  

La seconde stratégie spécifique d’évangélisation développée au pays Maxi est la mise 

à profit des veillées funèbres, aux funérailles du proche parent d’un membre de l’église 



 

151 
 

ou d’un chrétien membre de l’église. C’est une sorte de cérémonie parallèle à celle 

qu’organisent les membres de la famille. Elle est organisée parce que celle de la 

grande famille, avec qui le chrétien évite d’avoir un quelconque contact, est considérée 

comme païenne et diabolique. Mais la veillée devient une occasion pour communiquer 

la bonne nouvelle, ainsi elle prend le nom de « soirée d’évangélisation », dont le 

contenu viendra aggraver la brouille que son organisation aurait occasionné. 

4.4.2. L’impact de l’évangélisation et la naissance de la crise. 

Cette section vise à montrer l’impact de l’évangélisation sur le peuple maxi. Cet impact 

se découvre à travers la forme des messages d’évangélisation et les attitudes des 

Maxi convertis.  

4.4.2.1. Le contenu des messages d’évangélisation 

Les stratégies d’évangélisation s’expriment souvent par des messages verbaux sous 

forme de témoignage ou prédication et des messages sous forme d’images que sont 

les films. 

Les personnes Maxi EEAD, que le chercheur a interviewées, ont dit avoir été 

converties lors des campagnes d’évangélisation par des films. Par exemple, sur les 37 

personnes (IVCCI1) à Axɔsɛdo et à Wɛsɛ, seulement deux31 ont déclaré que c’est en 

lisant la Bible qu’elles ont compris la puissance de Dieu qui sauve. Les autres ont 

chacune parlé du miracle de Dieu qui les avait arrachés de la « puissance oppressive » 

des Vodun et les autres croyances, en particulier de la sorcellerie. 

Le message donné lors des témoignages est subjectif car dépendant de celui qui fait 

le témoignage. Le chercheur ne peut pas les rapporter tous ici, car ces témoignages 

ne sont jamais écrits mais racontés. Il résume les éléments saillants qui en constituent 

la trame : « dans l’ignorance, ou vivant dans les ténèbres, ils adoraient les idoles et 

subissaient les affres de ces dernières. Souvent ils étaient sous possession des esprits 

des ancêtres, des eaux ; ou vivaient dans les liens ancestraux ». Personne n’a 

confessé qu’elle s’est donnée à Christ parce qu’elle a été convaincue de ses 

péchés. Chacun essayait de montrer que les choses n’allaient pas bien jusqu’à ce 

qu’il acceptât Jésus-Christ dans sa vie et fut libéré de toutes ces emprises. Pour 

 
31 Il s’agit de Deffon Réné, un instituteur, Président de l’AHC de la région Maxi et de Yaɖedo Marc, lui 
aussi instituteur. 



 

152 
 

d’autres, il s’agit de cas de maladies ou de sorcellerie (la majorité se retrouve là) ou 

de stérilité et en venant à Jésus-Christ, ils ont été guéris. 

Les prédications, lors des campagnes et veillées d’évangélisation présentent trois 

caractéristiques : Dieu est toujours présenté par sa puissance, il y a prière de guérison 

et de délivrance et enfin, appel à suivre le Sauveur et Seigneur Jésus-Christ. Les 

messages et l’appel à suivre Jésus-Christ, sont axés sur la dénonciation des œuvres 

de ténèbres que constituent les croyances africaines, le vodun. « La vraie repentance 

est simplement le fait de renoncer au péché, de se détourner des ténèbres pour aller 

à la lumière, et quitter la puissance de Satan, pour aller dans celle de Dieu. Le 

repentant se résout à abandonner chacune de ses pensées et son être entier à Dieu. 

Cela implique aussi une haine pour la route qu’il avait prise avant, et de laquelle il se 

détourne maintenant » (Leçon 3, N° 25, p. 9). Les Vodun et les parents non chrétiens 

sont identifiés comme appartenant au royaume de Satan. Et Sonon Voji (IACVIII9) a 

critiqué les campagnes d’évangélisation de la façon suivante : « Les chrétiens 

installent leur entonnoir (haut-parleur) de temps en temps dans nos villages, villes, sur 

la terre de nos ancêtres pour nous insulter et nous appeler Satan, démons, Lɛgba ou 

« Awovi » (le mot maxi pour désigner le Diable). Ils nous traitent de malfaiteurs et nous 

accusent d’être à l’origine de leurs maux. Mais nous n’allons pas leur répondre car 

nous étions ici avant leur arrivée et nous y seront encore quand ils partiront ». 

Les films d’évangélisation projetés au pays Maxi ont été de deux catégories, le film de 

Jésus et les autres films africains notamment nigérians et béninois. Le premier, le film 

de Jésus, a été apprécié par tous ceux qui l’ont visualisé. Plusieurs chrétiens 

interviewés, parmi lesquels trois femmes de Wɛsɛ et deux hommes de Axɔsɛdo, ont 

répondu à l’appel à suivre Jésus après avoir visualisé ce film. Le succès du film est dû 

au fait qu’il est traduit en « Fɔn », langue que comprennent tous les Maxi.  

Les autres films suivent le scénario de la lutte entre David et Goliath mais à un niveau 

spirituel. Les non chrétiens sont présentés comme incarnant le Diable qui ne veut que 

la mort des chrétiens en utilisant le pouvoir occulte. Le scénario est toujours le même : 

le mal planifié par les Vodunon se retourne contre eux. Le cinéaste togolais Marcus 

dans ses deux films « Combat » et « La solution » montre un combat entre le 

christianisme et les Vodun et la fin est toujours la victoire des chrétiens. C’est surtout 

la diabolisation des croyances africaines qui est mise en exergue. Le film béninois 



 

153 
 

« Yatin » avec le même type de scénario ridiculise certaines divinités comme 

« Zangbetɔ » et « Lɛgba ». Des églises dans deux village, « Govi » à une dizaine de 

kilomètre de « Gobada » et « Aglamijɔji » dans la commune de « Tchɛti » ont été 

incendiées après la projection de ce film. Le conflit déclenché ainsi par ces différents 

messages a été aggravé par des attitudes chrétiennes d’évitement et de séparation. 

4.4.2.2. Les attitudes des Maxi convertis 

Le but de cette section est de montrer que les chrétiens ont construit des ghettos 

culturels (groupe social enfermé sur lui-même) évangéliques. Ils l’ont fait par le 

language, par une considération désincarnée de l’humain, et par le refus de présence 

sociale. 

Des Maxi chrétiens ont refusé d’user du langage qu’ils ont hérité. Certains ont décidé 

d’appeler leur parents par un nouveau nom parce que l’ancien nom est lié au Vodun. 

Deux personnes ont introduit une demande au tribunal pour changer leur nom de 

famille parce que ledit nom relève du Vodun. Mais le juge a exigé l’accord préalable 

de leur père, celui qui a donné le nom. Ce qui n’a pas été possible. Leur oncle 

interviewé a confié au chercheur que c’est à cause de cet acte qu’il a interdit au reste 

de la famille de jamais mettre pied dans une église. 

Cette attitude par rapport au langage, observée au pays Maxi, a motivé le chercheur 

à examiner profondément certains thèmes d’évangélisation dans les documents des 

EEAD. C’est alors qu’il a découvert que les mots « homme » et « femme » sont 

attribués uniquement aux chrétiens. Mais lorsqu’il s’agit des autres personnes à 

évangéliser, à gagner ou à conquérir, c’est l’expression « âmes perdues » qui est 

systématiquement employée. C’est dans la leçon 5, N° 30, qui traite spécifiquement 

des méthodes d’évangélisation que l’attention du chercheur a été éveillée. A la page 

18 on peut le constater : « il existe plusieurs méthodes pour propager la Bonne 

Nouvelle mais la plus efficace, c’est les hommes et les femmes engagés dans 

l’évangélisation et désireux de voir les âmes perdues revenir dans la bergerie de 

Dieu ». Dans le paragraphe suivant on peut lire : « ce que nous appelons méthodes 

ici ne sont que des stratégies que peuvent utiliser ces hommes et ces femmes pour 

atteindre les âmes perdues avec l’Evangile de Jésus-Christ ». Un peu plus loin à la 

page 21 parlant des moyens utilisés, la même pensée se répète : « Aller annoncer 

l’Evangile aux âmes perdues », « Acheter des moyens de déplacement pour des 



 

154 
 

serviteurs de Dieu qui sont à la conquête des âmes perdues », et enfin « Intercéder 

en faveur des âmes perdues et des ouvriers de Dieu qui propagent la Bonne 

Nouvelle ». Le même language s’est développé dans la langue maxi « mɛn ebu lɛɛ » 

« ceux qui sont perdus » ou bien « mɛn e dɔn lɛɛ ».  

L’attitude des premiers missionnaires. Les familles des premiers missionnaires maxi 

sont frustrées parce que ces derniers leur ont manifesté de l’ingratitude et du non-

respect en les diabolisant avant de quitter l’enclos familial. A Wɛɖɛmɛ, la famille qui a 

octroyé la portion de terre s’est indignée du contenu du message qui condamne les 

pratiques et les croyances de la population et qui taxe les parents qui pratiquent les 

Vodun de « démon »,  et « Diable ».  Ils ont donc créé un conflit pour reprendre la 

portion de terre offerte pour l’église. A Logozoxɛ, Dah Degla (IAPIV 18/11/2017), le 

chef de famille de Egbegnon Sévérin donne son point de vue sur l’EEAD de Logozoxɛ : 

« Ce que Egbegnon a amené chez nous est une bonne chose. J’ai vu qu’ils ont prié 

pour des malades qui ont été guéris. Mais je n’entre pas dans son église parce qu’il a 

renié sa famille et a rejeté ses traditions et ils n’ont cessé de nous insulter dans leurs 

prédications ».  

Les chrétiens évangéliques au pays Maxi ont fait le choix de vivre en vase clos et ne 

s’intéressent à rien de ce qui se passe dans leur environnement. Ils sont absents 

partout même dans les structures qui les concernent directement et justifient ce retrait 

par la nouvelle compréhension du monde, de son système et des hommes qui y vivent. 

Pour les chrétiens maxi EEAD, tous ceux qui ne sont pas chrétiens appartiennent à 

une et seule catégorie : les enfants des ténèbres. Il s’agit des personnes qui ne 

méritent plus qu’on vive avec elles. Dans l’enseignement, l’accent est bien mis sur la 

séparation à opérer. Ainsi dans la Leçon 3, N ° 35, le verset que tous ceux qui ont suivi 

cet enseignement doivent apprendre et vivre est : « C’est pourquoi sortez du milieu 

d’eux et séparez-vous, dit le Seigneur ; ne touchez pas à ce qui est impur, et je vous 

accueillerai » (2 Corinthiens 6 :17, p. 10). Egbegnon Sévérin (§4.1.2.2), le fondateur 

de l’EEAD de Logozoxɛ, s’est appuyé sur ce verset pour sortir la cellule naissante de 

l’enclos familial. Puis, dans la suite de la leçon « Le désir de Dieu pour son peuple est 

que celui-ci se sépare du monde pour posséder son héritage » (p. 10). Et voici 

comment les EEAD définissent et conceptualisent l’univers :  



 

155 
 

Une mauvaise conception du terme monde fausse notre obéissance à l’ordre d’en 

sortir. Le monde, dans le contexte où nous nous situons, ne désigne pas les éléments 

de la création physique qui nous entourent. Ces choses n’ont rien de nuisible à la foi, 

au contraire, elles révèlent l’existence de Dieu. Le monde dont il faut sortir désigne 

plutôt l’ensemble du système visible et invisible dominé et influencé par le règne 

satanique (1Jn 5 : 19), et dont le mode de vie, le raisonnement, les buts et les désirs 

sont contraires à la vie selon Dieu, selon sa Parole et selon son Esprit. C’est le monde 

de l’iniquité, de la convoitise et de l’idolâtrie qui surtout est caractérisée par l’amour de 

l’argent. (Leçon 5, N°35, p. 10). 

Ce retrait des chrétiens maxi de la vie de la communauté, de la famille traditionnelle 

est perçu comme une déchirure, une trahison depuis l’ancestralité jusqu’aux vivants. 

Car pour le Maxi, la communauté représente tout. « C’est en elle et grâce à elle que 

l’ancêtre fondateur associé à toute sa descendance, se survit et se prolonge : c’est 

dans et par la communauté que la vie « sacrée » du fondateur et son action 

bienfaisante atteignent les vivants et que du monde sensible montent aux âmes 

désincarnées la propitiation, l’expiation et les moyens du renforcement de leur vie 

d’outre-tombe » (Mulaga-gwa-Cikala 1971 : 486).   

Ceci explique pourquoi il n’y a aucun dignitaire maxi qui s’est converti au christianisme 

dans les EEAD maxi. Dah Kandénu a lancé le défi que le chercheur ne trouvera dans 

aucune des églises dites évangéliques, des vodunsi du Vodun Xɛbyoso. Pour ces 

dignitaires le christianisme est pour les enfants, les jeunes scolarisés qui ne 

connaissent pas les réalités africaines, qui se sentent coincés dans le contexte socio-

politique et trouvent dans le christianisme une porte de sortie. Cependant ils n’ont 

jamais eu une pensée de dérision, ni pour l’EEAD, ni pour le christianisme en général. 

Par rapport au film Jésus, Dah Kandénu l’a apprécié en disant « si tous les films 

donnaient un tel message, peut-être que tout le village serait déjà entré à l’église ». 

Dah Dègla a reconnu la puissance de l’EEAD et a confessé : « J’ai vu qu’ils ont prié 

pour des malades qui ont été guéris » (§4142). Mais ce sont les attitudes de rupture, 

d’abandon et de dénigrement de la famille et des croyances africaines qu’adoptent les 

Maxi convertis au christianisme que ces hunnon et dignitaires maxi déplorent.  

Mais ce repli sur soi du Maxi converti aux EEAD ne camoufle-t-il pas plutôt de la peur 

qu’une attitude essénienne ? « Les choses anciennes sont passées, voici, toutes 



 

156 
 

choses sont devenues nouvelles » (2 Cor 5 :17, LSG). Qu’est-ce qui est devenu 

nouveau ? Est-ce son identité ? Son anthropologie ? Ses convictions 

eschatologiques ? Et que sont les nouveaux éléments, d’identité, d’anthropologie, 

exprimés en termes réels et non philosophiques ?  

4.4.3. Les Maxi convertis aux EEAD 

Cette section vise à montrer que la transformation chez les EEAD maxi n’a pas atteint 

le cœur de la vision du monde qu’avait le maxi avant la conversion. Le chercheur 

évoquera trois croyances fondamentales qui sont restées inchangées malgré la 

conversion : il n’y a pas de mort naturelle ; la vie continue après la mort ; la mort par 

foudroiement prive du droit au sépulcre. 

Les Maxi croient que telle maladie ou tel échec provient, d’un mauvais sort, d’un parent 

jaloux qui aurait jeté un sort, ou de la sorcellerie d’un membre offensé de la famille. Il 

n’existe pas de décès qui n’ait une cause maléfique. Il y a aussi d’autres éléments qui 

sont liés aux traditions ancestrales mais diversement interprétées. Les chrétiens maxi 

attribuent aux échecs répétés, maladies chroniques ou pauvreté, etc., des liens 

spirituels ancestraux dont ils ont besoin d’être délivrés. De leur côté, les Vodun 

attribuent leurs échecs répétés, maladies chroniques ou pauvreté, etc. aux offenses 

ou négligences des tabous et règles ancestrales. Ce qui fait que l’on recherche les 

causes à tout décès qui survient avant le troisième âge. 

Les Maxi croient aussi à la vie qui continue après la mort. La culture maxi parle du 

village des ancêtres qui est hors de notre espace géographique. On a cru qu’un fleuve 

imaginaire sépare notre monde de ce village et que certaines cérémonies 

conditionnent la traversée. C’est pourquoi les cérémonies funéraires sont importantes 

et obligatoires dans la culture maxi. Et les conflits entre l’église et la famille constituent 

la preuve que les deux partagent la même conviction. Mais une fois admis au village 

des morts, les ancêtres peuvent accéder à volonté à notre monde pour agir aussi bien 

dans l’invisible que dans notre environnement physique. Cette conception a fait naitre 

dans l’ontologie maxi la croyance de « Mɛkuwadé » (Mɛ/quelqu’un-ku/mort-

wadé/revient à la vie ailleurs, ce qui signifie : le mort revient à la vie délocalisée). Cela 

voudra dire que si la mort intervient avant « l’âge normal de la mort », donc une mort 

prématurée, la personne se « réincarne » dans un autre village ou pays lointain, en 

tant que personne pour poursuivre sa vie et consommer normalement le reste de ses 



 

157 
 

jours. Tous les chrétiens maxi demeurent convaincus de cette croyance malgré que la 

Bible ait dit « et tout comme il est réservé aux humains de mourrir une seule fois - 

après quoi vient le jugement - » (Hébreux 9 : 27). 

Enfin les chrétiens maxi, les EEAD y compris, croient au Vodun Xɛbyoso comme étant 

une divinité « justicière » et croient que son intervention qui provoque la mort, laisse 

sur le cadavre une puissance telle que seuls les « Grands Prêtres » Sonon peuvent le 

gérer. Cette croyance est devenue nationale et l’Etat concède la gestion des dépouilles 

des personnes foudroyées à ces Sonon. Pour les simples membres de la population 

Maxi, les Sonon semblent détenir le pouvoir sur la mort en ce sens qu’ils « réveillent » 

le mort foudroyé afin qu’il confesse ce qu’il a fait de mal. Après la confession, il retourne 

à la mort et c’est alors qu’on pourra lui assurer les funérailles au « prorata » du mal 

commis. Les morts par foudroiement n’accèdent pas au village des morts. 

Le Vodun Xɛbyoso demeure le même pour les chrétiens maxi EEAD. L’examen de 

leurs documents ne montre aucun texte écrit sur le sujet. Alors le chercheur a 

interviewé systématiquement tous les groupes maxi convertis rencontrés. Il s’est avéré 

que les Maxi EEAD interviewés n’ont jamais suivi un exposé, ni une conférence ni une 

prédication sur le phénomène du tonnerre ni sur son interprétation maxi. Lors de la 

première rencontre, certains membres sont étonnés qu’un chrétien (le chercheur), 

Maxi de surcroît, s’intéresse à une chose « mauvaise », nuisible qu’il faudrait fuir. Et 

dans les échanges sur leur perception du Vodun Xɛbyoso, on constate que rien n’a 

changé de la vision qu’ils en avaient avant leur conversion, sinon que la peur du Vodun 

Xɛbyoso a augmentée d’un cran. Ils accordent au clergé « Sonon » le pouvoir de 

réveiller le mort foudroyé, et le fait qu’une frange de la population détienne une 

puissance permettant de ramener un mort à la vie, ne serait-ce que temporairement, 

induit une crainte presque maladive à son égard. Ils ont manifesté une si forte certitude 

à l’existence du Vodun Xɛbyoso et son rôle, que lorsque le chercheur a insisté pour 

remettre en cause ce rôle, les témoignages ont fusé de toutes part. Dame Baloïca E 

(IVCCI2) rapporta le fait insolite suivant :  

Cela se passa en pleine saison sèche dans mon village Lawɔ quand j’étais jeune fille. 

Un soir, à la nuit tombante, un grand coup de tonnerre fendit l’atmosphère et un grand 

incendie s’ensuivit et tout le village sut que Xɛbyoso venait de se manifester. Le feu 

embrasa le toit en paille d’une case située au milieu de deux autres cases contiguës 



 

158 
 

dont les toits sont aussi en paille. Tout le village accouru et les vodunsi Xɛbyoso vinrent 

aussi, chevauchées par la divinité. Ils faisaient le tour des enclos en feu tout en 

chantant. L’insolite concernait l’incendie : seule la case du milieu fut entièrement 

consumée par le feu sans que le feu ne se répande sur les deux autres.  

Le Fa révéla qu’un puissant gris-gris qui servait à tuer des humains était caché dans 

la case en question et Xɛbyoso a décidé de l’anéantir. Le propriétaire planifiait de 

l’utiliser dans un futur proche.  

Elle raconta cette histoire d’une manière si vivante, montrant que l’évènement 

représente pour elle un fait réel et certain. Tout le reste du groupe attesta qu’il s’agit 

bien d’une réalité tangible, le Vodun Xɛbyoso est le justicier qui punit et détruit les 

malfaiteurs et leur pouvoir, et il est le protecteur des innocents qu’il sauve et épargne 

de la méchanceté des criminels. Ce rôle est doublé de celui de la gestion des 

manifestations atmosphériques. 

Dans l’imaginaire Maxi, les Sonon sont de la race des « redoutables » parmi toutes les 

catégories des différentes divinités. En cela leur influence atteint toutes les couches 

sociales et toutes catégories de croyances, les chrétiens EEAD y compris. 

Ainsi le christianisme n’a fait qu’agir comme le système Vodun où rien n’est tenté 

comme explication rationnelle. Le Maxi converti au christianisme n’a jamais entendu 

parler du tonnerre à l’église, ni une tentative d’explication du phénomène désigné 

comme tel. Ce silence instaure ce que le chercheur appelle la peur du Moyen 

Age, caractérisée par l‘inexplicabilité des réalités ou des choses, que Sadaune (2013 : 

8) décrit bien : « lorsqu’on déclare qu’au Moyen Age, on a peur de l’inexplicable, on 

n’a rien dit. Car la notion d’inexplicable n’est justement pas applicable à cette période : 

tout est explicable puisque tout provient de Dieu, simplement tout n’est pas forcément 

compréhensible par tous. Si l’indescriptible, l’imprévisible, l’inhabituel font peur, c’est 

parce qu’on a tendance à penser que Dieu est linéaire dans ses bons jours, et 

surprenant dans ses mauvais ». 

La mission dont l’œuvre ne pénètre pas dans la vision du monde du peuple pour que 

l’Evangile le transforme depuis la racine, a besoin d’être revisitée dans ses stratégies 

missiologiques. Il faudra pour cela examiner les causes qui ont conduit le ministère 



 

159 
 

des EEAD à créer le conflit et la peur et non la paix et l’assurance que donnent la mort 

et la résurrection du Christ.  

Conclusion 

Ce chapitre permet de remonter le cours de l’histoire des EEAD jusqu’à ses origines 

aux USA, dans la ville de Findlay en Ohio. Sa création au pays Maxi a suivi les voies 

traditionnelles des explorateurs, de la colonisation et des anciennes missions. Il 

montre que l’on devient membre des EEAD par conversion « metanoïa », qui se 

comprend et se manifeste par une désocialisation ethnique, un rejet de sa propre 

culture pour l’adoption et l’intégration dans une nouvelle structure qu’est l’église. La 

fonction de la mission a consisté essentiellement à avertir les autochtones du danger 

qu’ils courent en demeurant dans leurs croyances voduistes et leur offrir l’opportunité 

de les quitter pour le salut de leurs âmes. Ce message et la rupture des chrétiens Maxi 

avec leur ethnie exacerbent les Hunnon qui réagissent en provoquant le conflit 

religieux qui perdure pendant des décennies. Le prochain chapitre examinera les 

causes profondes dudit conflit. Qu’est-ce qui fait que des frères consanguins, 

partageant les mêmes culture, histoire, patrimoine et ancêtre se détestent au point 

d’en venir aux mains jusqu’à ce que mort s’en suive ? Après identification des causes, 

il sera proposé une approche de solution. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

160 
 

 

 

 

 

 

 CHAPITRE 5 : ANALYSE DES CAUSES ET DE LA PORTEE 
DU CONFLIT INTERRELIGIEUX AU PAYS 
MAXI 

 

Ce chapitre couvre la cinquième étape de MADIR. Il analyse la situation à partir des 

données pour développer les facteurs bibliques, historiques et socioculturels du conflit. 

Et c’est dans les Ecritures qu’a été trouvée la solution. Car Christ n’a pas seulement 

réconcilié le monde avec Dieu, mais il a enseigné et laisse un modèle d’amour basé 

sur le dialogue. 

L’objectif de ce chapitre est de montrer les causes du conflit et comment le solutionner. 

Quatre sections permettront d’atteindre cet objectif. La première expose la cause 

principale qui est d’ordre sotériologique, la seconde se penchera sur les causes 

secondaires, stratégies et messages missiologiques découlant de la cause principale. 

La troisième section développe la principale conséquence, absence de dialogue, qui 

va déboucher sur la solution : « la mission dialogale » comme une nouvelle approche 

missiologique de paix et de transformation socio-culturelle.  

5.1. La « métanoïa » comme source principale du conflit 

Le but de cette section est de montrer que c’est la compréhension de la conversion 

qui est à l’origine du conflit. Cette compréhension est déterminée par la notion de la 

vocation missiologique, du modèle historique des premiers missionnaires et de 

l’herméneutique de certains versets-clés.  

La définition de la conversion que l’on découvre chez les EEAD est le passage d’un 

héritage religieux quelconque au christianisme. Il s’agit du passage d'individus ou de 

groupes, du paganisme au christianisme, ou de l'état de péché à l'état de repentance. 



 

161 
 

Et cela se manifeste par une attitude de séparation ou de distanciation avec son passé, 

son environnement et ses pairs. Cette compréhension tire sa première origine de la 

vocation missionnaire des EEAD. 

5.1.1. La vocation missionnaire des EEAD 

Sous le paragraphe « une missiologie à plusieurs voix », Bosch montre les trois 

vocations de la mission : « Les uns ne voient que la chance et se précipitent en avant 

sans voir les pièges qui les guettent de tous côtés. Les autres n’aperçoivent que le 

danger : ils en sont comme paralysés et ils reculent. Or notre vocation nous pousse à 

prendre en compte simultanément le danger et la chance. Notre mission ne s’accomplit 

que dans cette tension » (Bosch 1995 : 18). Les Assemblées de Dieu du Bénin se 

situent dans la première catégorie pour qui la mission est perçue comme la chance de 

sauver le maximum d’âmes perdues avant qu’il ne soit trop tard.  

Cette compréhension vient de l’histoire de la mission américaine des AD qui s’insère 

dans le courant historique du « mouvement missionnaire à sens unique de l’Occident 

vers le Tiers monde… On annonce l’Evangile sans se préoccuper des conditions de 

vie des gens, dans le seul but de sauver des âmes de la damnation éternelle » (Bosch 

1995). Et la vision d’exporter le réveil sur les anciens champs missionnaires32, fait qu’il 

n’eut plus été question de penser, ni à la théologie de la mission, ni à une stratégie 

missionnaire nouvelle contextualisée. Constitués en avril 1914, les AD envoient les 

premiers missionnaires en 1915 pour réaliser la déclaration de leur convention sur la 

mission : « les missions mondiales ont toujours été au centre de l'identité des 

Assemblées de Dieu. Les délégués au deuxième Conseil Général, tenu à Chicago en 

novembre 1914, résolurent de réaliser la plus grande évangélisation que le monde 

n'ait jamais vue » (Chapman 2014 : 9). 

Les premiers actes des missionnaires sur le sol africain vont renforcer la 

compréhension de la conversion en termes de distanciation avec les autochtones. 

5.1.2. Les modèles historiques négatifs 

 Les faits historiques qui attestent cette notion de conversion en termes de séparation 

sont la création des stations missionnaires au début de la mission et l’importation de 

 
32 Les Assemblées de Dieu étaient constituées au départ par l’œuvre d’anciennes missions : North 
Avenue Mission de Chicago, l'Union Gospel Mission à Akron, Mission Azusa, l'Alliance chrétienne et 
missionnaire, etc. 



 

162 
 

la culture occidentale. Ces faits historiques ont imprimé dans la mentalité des Maxi 

convertis au christianisme que « se convertir signifie se séparer de, ou quitter pour ».  

La création des stations missionnaires des Assemblées de Dieu au Bénin s’était 

révélée comme la première stratégie d’implantation des églises. « Là où se créait une 

station missionnaire, devrait se créer une église à tel point qu’on confondait « station 

missionnaire » avec église » (Akibo 1998 : 17). La création des stations missionnaires 

a véhiculé une théologie de « séparé d’avec les évangélisés », théologie de 

distanciation qui est demeurée incorporée à la notion de la conversion. 

L’œuvre pionnière des EEAD au pays Maxi a suivi le même schéma. Ainsi toutes les 

cellules des EEAD (§414) qui ont commencé dans l’enclos familial maxi ont quitté pour 

se constituer en dehors du cercle de la famille. L’oncle de Egbegnon Sévérin Degla 

refusa d’intégrer l’église parce que ce dernier « s’était exilé » quand l’église a grandi 

(§4422). 

Dans les stations missionnaires c’est la culture occidentale qui était importée. Les 

raisons sont multiples, mais la principale est celle du « Nègre sauvage » : « De 

l'esclavage à la colonisation on a projeté sur l'Afrique l'image d'un monde de sauvages, 

incultes et on a imaginé toutes espèces d'êtres et de coutumes bizarres. Cette altérité 

de l'Africain se retrouve dans tous les domaines : en histoire, en philosophie, en 

anthropologie, etc. » (Ahoga 2014 : 30). Les stations missionnaires sont construites 

pour se protéger d’un tel monde et à la longue, par l’évangélisation, les civiliser. La 

mission Assemblée de Dieu, comme toutes les autres missions n’a pas échappé à ce 

piège du triomphalisme occidental qui a généré une compréhension de la conversion 

en termes de rejet de la culture, les religions et surtout les propres langues béninoises.   

Les Maxi convertis ont fustigé leur culture en rompant toutes relations familiales. Ces 

chrétiens évangéliques au pays Maxi ont fait le choix de vivre en vase clos (théologie 

de la fuite : Assohoto 1996 : 7) et ne s’intéressent à rien de ce qui se passe chez eux 

et dans leur environnement. Ils sont absents partout, même dans les structures qui les 

concernent directement comme l’Association des parents d’élèves, l’Association de 

développement du village, etc. Ils démontrent ce que décrit Djereke (2002 : 119) : « le 

chrétien qui refuserait de s’impliquer dans l’organisation de la cité empêcherait l’Eglise 

de manifester qu’elle partage « les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses 



 

163 
 

des hommes de ce temps, des pauvres et de tous ceux qui souffrent » ». Ils 

soutiennent leur attitude par l’interprétation de certains versets, tels 2 Corinthiens 6 : 

17 ; Esaïe 52 : 11 ; Apocalypse 18 : 4. 

5.1.3. Interprétation de certains versets 

Les interprétations des versets qui soutiennent la conversion en termes de séparation 

d’avec le monde, se trouvent dans les manuels de l’école de dimanche et concernent 

la « cosmogonie » (le monde) et la cohabitation avec les non-chrétiens. 

 Le verset fondamental allégué pour prôner la rupture avec les siens et le monde est   

2 Corinthiens 6 : 17 et l’interprétation est le « refus de cohabiter avec les non-

chrétiens ». Dans la Leçon 3, N ° 35 (p. 10), il s’agit d’un verset que tous ceux qui ont 

suivi cet enseignement doivent apprendre par cœur et mettre en application : « C’est 

pourquoi sortez du milieu d’eux et séparez-vous, dit le Seigneur ; ne touchez pas à ce 

qui est impur, et je vous accueillerai » (2Corinthiens 6 :17). Mais la raison 

fondamentale pour laquelle il faut fuir le monde se trouve dans l’interprétation de la 

cosmogonie. Dans la Leçon 3, N° 35, la vérité biblique sur laquelle est bâtie le reste 

de l’enseignement s’énonce de la manière suivante : « Le désir de Dieu pour son 

peuple est que celui-ci se sépare du monde pour posséder son héritage » et l’objectif 

de la leçon est d’« amener chaque disciple à réaliser ce qu’est le monde et ce que 

signifie être disciple afin qu’il prenne les responsabilités qui s’impose » (p. 10).  

C’est la définition du « monde » et de la perception qui en a été faite qui explique en 

partie, la conversion en termes de séparation et de rejet de son environnement. Et 

voici comment les EEAD définissent et conceptualisent l’univers :  

Une mauvaise conception du terme monde fausse notre obéissance à l’ordre 

d’en sortir. Le monde, dans le contexte où nous nous situons, ne désigne pas les 

éléments de la création physique qui nous entourent. Ces choses n’ont rien de 

nuisible à la foi, au contraire, elles révèlent l’existence de Dieu. Le monde dont il 

faut sortir désigne plutôt l’ensemble du système visible et invisible dominé et 

influencé par le règne satanique (1Jn 5 : 19), et dont le mode de vie, le 

raisonnement, les buts et les désirs sont contraires à la vie selon Dieu, selon sa 

Parole et selon son Esprit. C’est le monde de l’iniquité, de la convoitise et de 

l’idolâtrie qui surtout est caractérisé par l’amour de l’argent (p. 10). 



 

164 
 

Mais comment sortir de ce système visible et invisible ? Les textes et les 

enseignements ne rendent pas la réponse évidente dans la leçon. Il se dégage de 

cette description que la lecture que font les EEAD de la cosmogonie en générale est 

une lecture négative, il s’agit d’un système infect dont il faut s’éloigner. Et le même 

regard et la même lecture sont faits aussi par les Maxi EEAD. 

L’interprétation de « sortir du milieu d’eux » devrait prendre en compte le contexte 

auquel l’apôtre faisait allusion. Selon Peter Jones, Paul a cité Esaïe 52 : 11, pour qui 

« l’exigence de séparation découle logiquement de la présence de Dieu parmi son 

peuple. Le contexte d’Esaïe concerne le retour du peuple de l’exil, exprimé par l’image 

de l’Exode originel…Ainsi il est évident que Paul voit l’exigence de cette séparation 

dans le fait qu’il s’agit de la répétition spirituelle de la sortie d’Egypte du peuple de Dieu 

des derniers jours » (Jones 1992 : 124). Il s’agit d’une séparation spirituelle qui ne 

nécessite pas une distanciation physique. Autrement, cela contredirait l’injonction qui 

est faite dans Matthieu 5 : 13-16 : « C’est vous qui êtes le sel de la terre. … C’est vous 

qui êtes la lumière du monde ». Car en quittant physiquement les hommes, comment 

ces derniers seront-ils éclairés par la lumière que devraient constituer les chrétiens ?  

Cette manière de définir la conversion conduit à des stratégies missionnaires et des 

messages d’évangélisation qui sont à la base de conflits ouverts et violents.  

5.2. Les stratégies d’évangélisation et d’implantation d’églises comme sources 

secondaires de conflit. 

La conversion étant conçue en termes de séparation, de distanciation vis-à-vis de 

l’autre à évangéliser, les stratégies élaborées pour aller à sa rencontre sont offensives. 

Le chercheur va analyser les stratégies d’évangélisation qui créent les conflits, puis 

les messages qui enflamment et détruisent les relations. 

5.2.1. Les stratégies d’évangélisation conflictuelles 

Les EEAD étant pentecôtistes, le rôle du Saint-Esprit est fondamental dans l’annonce 

de la bonne nouvelle et définir par avance une stratégie, c’est empêcher ou bloquer 

l’action du Saint-Esprit. Cette première stratégie « informelle » génère assez de 

conflits par sa nature non réglementée. Parmi les autres stratégies, celle qui 

occasionne le grand conflit est celle appelée : « veillée d’évangélisation ». 



 

165 
 

5.2.1.1. Stratégie « informelle » ou au nom du Saint-Esprit 

Le rôle accordé au Saint-Esprit comme « agent exclusif du salut » (§4312) et aussi 

comme « agent exclusif de la sanctification » (§432), rôle dont le signe visible est le 

revêtement de la puissance de Dieu, relativise le pardon des péchés comme voie du 

salut et focalise l’attention sur deux domaines qui deviennent sources du conflit : la 

« puissance » et « l’origine des maux de la société ». 

Le chercheur a découvert dans la communauté EEAD Maxi que la première stratégie 

d’évangélisation se perçoit comme « puissance contre puissance » : la puissance de 

Dieu contre la puissance des ténèbres. Et la conversion se comprend comme le 

passage d’une puissance « nuisible » à une autre qui est bonne, celle de Dieu. Dieu 

n’est plus recherché pour seulement et fondamentalement le pardon des péchés 

accordés, mais pour l’acquisition de sa puissance qui se manifeste physiquement par 

la plénitude du Saint-Esprit et le parler en langue. 

Le premier élément qui a marqué les chrétiens des Assemblées de Dieu maxi 

interviewés est selon leur propre expression (IACCI1 ; IVCCII1) : « Yɛsisɛn Mawu tɔn 

gɔ tufla » (Yɛ/ombre-sisɛn/fruit de Mawu/Dieu- tɔn/appartenant à gɔ/rempli 

tufla/débordant ou coulant ; ce qui donne : « ombre, fruit de Dieu rempli et coulant », 

et qui signifie : le « Saint-Esprit remplissant et s’extériorise en débordant »). Cette 

deuxième expérience avec l’Esprit de Dieu est considérée comme la clé des pouvoirs 

qui ouvre d’abord la porte de sa propre guérison et croissance, ensuite les autres 

portes d’équipement pour rendre témoignage, adorer Dieu, donner ses biens pour 

Dieu ou se consacrer à Dieu. 

Le deuxième élément lié à l’expérience de la puissance de Dieu est que le Saint-Esprit 

est donné pour révéler la source du mal, comprise, non pas en termes de péché, mais 

en termes des croyances tradtionnelles incarnant le pouvoir de destruction dont il 

délivre. C’est la compréhension exprimée par les Maxi interviewés : (IVCCI1) « Ee mi 

yi Jésu wɛ mi mɔn nukun jɛmɛ ɖɔ numɛsɛɛn mitɔn lɛ wɛ ɖo mi huwɛ » (Ee/quand-

mi/nous- yi/reçu-Jésu/Jésus-wɛ/que-mi/nous- mɔn nukun/yeux vu-jɛmɛ/de,dans-

ɖɔ/que-numɛsɛɛn/croaynces,adoration-mitɔn/pour nous-lɛ/eux-wɛ/qui- mi/nous-

huwɛ/tuer nous,  ce qui donne: « c’est quand nous avons reçu Jésus que nous 

avons compris que ce sont nos croyances qui nous tuaient ». Ainsi l’Evangile est 

compris comme, la révélation de la  nature négative, destrustice des croyances et 



 

166 
 

pratiques maxi. Et  une fois que le mal est dévoilé et compris, il est exorcicé : car 

l’expérience du parler en langue, se comprend comme la libération des autres esprits 

et leur remplacement par l’Esprit de Dieu qui sauve et guérit. Les chrétiens maxi 

répondant à la question de l’importance du parler en langue confirment que  « Yɛ 

Mawutɔn non za ayi mitɔ mɛn bo nɔn jijɔmɛn, bɔ yɛ nyanya lɛɛ nɔ hɔn » (Yɛ/ombre ou 

Esprit-Mawutɔn/de Dieu-non/lui-za/balayer ou dépouissièrer- ayi/coeur-mitɔ/notre-

mɛn/intérieur-bɔ/puis-nɔn/lui-jijɔmɛn/s’assoir à l’intérieur-bo/puis-yɛ/esprit-

nyanya/mauvais ou méchants-lɛɛ/eux-nɔ/donc-hɔn/fuir, ce qui donne : « Esprit de 

Dieu, lui, balaie notre coeur, puis s’assoir dedans et les esprits mauvais, eux donc 

s’enfuient », ce qui signifie : « l’Esprit de Dieu en remplissant nos coeurs chasse 

les mauvais esprits et y installe sa demeure ».  

Ce rôle de combat, de révélation, de libération et de substitution du Saint-Esprit 

stigmatise les croyances, la culture et le peuple Maxi comme agents et représentations 

du mal, du diable aux yeux des Maxi convertis. Et une fois délivrés de tout le système, 

il faut opérer une rupture radicale de peur qu’en s’y approchant le Saint-Esprit ne quitte 

(perte de salut) et que l’individu ne soit de nouveau reconquis par le mal. Cet aspect 

sotériologique de leurs pratiques (perte de salut) renforce la notion de rupture radicale 

et la théologie de fuite observée chez les EEAD Maxi. Ce radicalisme se manifeste 

d’avantage lors des funérailles au pays Maxi. 

5.2.1.2. La veillée d’évangélisation ou la provocation ouverte 

Les funérailles au pays Maxi sont souvent l’évènement de grand rassemblement. A 

côté des autres stratégies « formelles » d’évangélisation, telles que : le porte à porte, 

les études bibliques dans les maisons et les campagnes d’évangélisation, c’est 

seulement cette dernière qui marche le mieux dans les villages maxi. Ainsi les EEAD 

ont développé une stratégie de campagne d’évangélisation spécifique contextuelle, 

mais qui crée assez de conflits : la « veillée d’évangélisation ». 

La « veillée d’évangélisation » est organisée parallèlement à celle des autres membres 

de la famille. Une telle désolidarisation crée déjà une friction entre le chrétien ou 

l’église et le reste de la famille endeuillée. Car il n’a jamais existé au pays Maxi de 

cérémonie funéraire « individuelle ». Le deuil a toujours rassemblé, voir réconcilié des 

personnes en conflit au sein de la famille. Une cérémonie spéciale de réconciliation 



 

167 
 

« Ajlallasa » (Quenum 1999) se tient pour régler un quelconque conflit existant entre 

les membres avant que ne commence toute cérémonie funéraire. 

Le premier choc qu’occasionne la stratégie de la veillée d’évangélisation, c’est le fait 

que les chrétiens Maxi refusent toute participation aux différentes « assises » 

familiales pour les prises de décision concernant les funérailles. Ensuite, certains vont 

jusqu’à s’opposer à l’admission des rites funéraires sur la dépouille. Les démêlées qui 

s’ensuivent ont parfois conduit les membres d’une même famille devant les tribunaux. 

 Ces oppositions chrétiennes révèlent que le sens accordé à une dépouille mortelle et 

« l’eschatologie du Vodun » qu’avaient ces chrétiens avant leur conversion n’ont pas 

véritablement changés. Car si on a réellement compris que le corps retourne à la terre 

d’où il a été tiré (Cf. Ecclésiastes 12 : 7) et qu’à l’avènement du Seigneur Jésus-Christ, 

tous vont ressusciter (Cf. 1Thessaloniciens 4 : 16), on ne devrait plus discuter le corps 

d’un chrétien au point de se retrouver devant les tribunaux. Dans les croyances 

traditionnelles et le vodun, un cadavre fait plus peur que la personne vivante. Ceci 

explique l’importance accordée aux funérailles, et celui qui s’en détourne, court le 

danger de la mort. C’est pourquoi manquer de participer aux funérailles d’un parent 

est une « forme d’anathème » pour la communauté maxi. 

Mais le pire, qui exaspère les non-chrétiens, c’est la « veillée d’évangélisation ». Elle 

est organisée parce que celle de la grande famille est considérée comme païenne et 

diabolique et le chrétien doit éviter d’avoir quelque contact avec. Mais la veillée devient 

une occasion pour l’évangélisation des parents endeuillés. Elle s’organise 

généralement dans l’enceinte de la maison mortuaire, et prend le nom de « veillée 

d’évangélisation » dont le contenu aggrave la brouille que son organisation avait 

occasionnée.  

Ce ne sont pas ces différentes stratégies qui constituent d’abord le problème, mais 

c’est leur contenu qui interpelle et qui mérite d’être analysé. 

5.2.2. Les messages d’évangélisation conflictuels  

C’est souvent le contenu des messages de certaines stratégies d’évangélisation qui 

crée des conflits, qui parfois sont ouverts. Dans un ordre croissant de la violence du 

message, les stratégies employées sont : les témoignages, les campagnes 

d’évangélisation et les films d’évangélisation. 



 

168 
 

5.2.2.1. Les témoignages 

Les témoignages se présentent sous l’angle d’accusation, de stigmatisation et ne sont 

pas exempts de mensonges. 

Le fait d’attribuer la source des différents malheurs aux parents et aux vodun constitue 

une accusation sans preuve à l’égard de ses proches parents qui, hier, ont voué toute 

leur vie à votre survie. Cela dénote d’une attitude de profonde ingratitude qui fait que 

les parents, même quand ils sont convaincus d’une certaine véracité du message de 

l’église, refusent de l’intégrer. Des cadres non-chrétiens en 2016 ont voulu traduire 

l’église de Laxotan en justice pour diffamation d’une femme qui a été accusée de 

sorcellerie par un membre de l’église. Le jeune homme chrétien, ayant échoué à son 

examen, aurait témoigné à l’église que la source de son échec c’est sa tante, avec qui 

ils partagent la même concession. Le pasteur aurait menacé la femme, lui enjoignant 

de libérer son fidèle. Le neveu de la femme, non-chrétien, en visite au village a été 

saisi de l’affaire. Quand il a découvert que le jeune homme, qui a fait la série D, n’avait 

pas obtenu la moyenne dans les trois matières fondamentales de sa série, s’est fâché 

et a décidé de porter l’affaire en justice. N’eut été l’intervention d’un autre pour calmer 

l’affaire, ç’aurait été un procès en sus pour l’église. Ces histoires sont légion et ne 

crédibilisent pas le témoignage de l’église. Cela joue contre le message de la bonne 

nouvelle en ce sens que le Christ est présenté comme incapable de protéger contre 

l’envoûtement. 

Il s’est institué dans l’église une sorte « d’éthique de mensonge ». L’encouragement 

des fidèles à donner le témoignage de ce que Dieu fait dans leur vie amène certains à 

en inventer sans crainte de mentir. Dans le contexte pentecôtiste où l’accent est mis 

sur le « dynamis », la puissance, tout témoignage est galvanisé selon cet objectif.    

Mais voici la lecture que font les Vodunon des témoignages des Maxi convertis au 

christianisme, appréciation du représentant des Sonon, Dah Kandénu (ITPVIV  

04/12/2016) :  

Je reconnais que les chrétiens adorent Dieu et quand ils lui demandent quelque 

chose il leur répond comme le Vodun répond à nos libations. Certains sont 

effectivement guéris surtout quand il s’agit des maladies physiologiques. Mais 

quand les chrétiens disent qu’ils sont libérés des liens ancestraux, c’est faux. Car 



 

169 
 

les ancêtres ne veulent jamais faire du mal à leur descendance. Si quelqu’un 

offense les lois et les tabous ancestraux, il subit les conséquences de ses fautes 

dont le but n’est pas de le tuer, mais de lui donner l’occasion de demander pardon 

afin d’être réintroduit dans sa lignée ». Et il ajoute : « Pasteur, il faut dire à tes 

membres que personne ne peut sortir de sa propre famille et survivre, la Bible 

même le dit, comment un chrétien qui est vraiment chrétien peut-il quitter son 

Dieu et survivre. C’est Dieu qui a donné la famille à chacun et renier sa famille 

c’est renier Dieu. 

La conversion exprimée par la rupture avec sa famille est interprétée par les Vodunon 

comme une réalité contre Dieu. Car c’est Dieu qui fait naitre dans une famille pour 

l’épanouissement de l’individu et quitter sa famille pour une raison religieuse, c’est 

« renier Dieu ». 

5.2.2.4. Les films d’évangélisation 

Cette section montre que le film a joué le jeu du couteau à double tranchant. Par son 

contenu il peut sauver comme il peut détruire. 

Le film « Jésus » a été le moyen par lequel plusieurs personnes ont intégré l’église. Le 

succès du film est dû, premièrement, au fait qu’il est traduit en « Fɔn », langue que 

comprennent tous les Maxi. Deuxièmement, le contenu n’a fait que présenter Jésus 

dans sa vie terrestre. Dah Kandénu a apprécié ce film en disant « si tous les films 

donnaient un tel message, peut-être que tout le village serait déjà entré à l’église ». Et 

dame Thérèse (IACCI2) a qualifié le film par ces mots : « j’ai vu Jésus qui a parlé ma 

langue et je ne peux jamais oublier son visage avec ma langue dans sa bouche ». 

Mais ce sont les autres films nigérians et béninois qui ont mis le feu aux poudres et 

causé d’innombrables dégâts. 

Dans les autres films, les non chrétiens sont présentés comme incarnant le Diable et 

ne veulent que la mort des chrétiens en utilisant le pouvoir occulte. Le film béninois 

« Yatin » n’a fait que ridiculiser certaines divinités comme « Zangbetɔ » et « Lɛgba ». 

C’est le film qui a plus occasionné de violence, non seulement au pays Maxi, mais 

aussi dans d’autres parties du territoire national. Plusieurs églises en ont payé le prix, 

par des procès devant les tribunaux. Le film a été interdit au pays Maxi par plusieurs 

chefs d’Arrondissement à cause de la violence qu’il suscite. Le message de ces films 



 

170 
 

n’exprime pas seulement un triomphalisme du christianisme mais la disparition de ses 

ennemis dans la rencontre. Ces cinéastres chrétiens et leurs bailleurs de fonds, ces 

églises qui projettent ces films révèlent l’identité qu’ils se donnent en tant que 

chrétiens, et tout ce que le message d’amour du prochain du Nouveaut Testament 

signifie pour eux. S’ils sont sauvés, sont-ils transformés? Et quels sont le sens et la 

nature de leur transformation? 

Ce que la compréhension de la « métanoïa » et ses conséquences manifestées dans 

les stratégies d’évangélisation produisent dans la communauté révèlent-t-ils le 

message fondamental de l’Evangile, où dans Romain 12 : 18 il est écrit : « S’il est 

possible, pour autant que cela dépend de vous, soyez en paix avec tous » ? Une vraie 

théologie de conversion, en d’autres termes, une vraie sotériologie ne doit-elle pas 

avoir une dimension communautaire dans le sens de promouvoir l’harmonie au lieu de 

semer le conflit et la division au sein d’un même peuple ? Ceci soulève la question de 

la typologie chrétienne des Maxi convertis. Sont-ils « nouvelles créatures » au sens 

paulinien où « autant que possible, il faut être en paix avec tout le monde » ? Quel 

type de disciple de Christ sont-ils et comment peuvent-ils incarner le message « Aimez 

vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, faites du bien à ceux qui vous 

haïssent, et priez pour ceux qui vous maltraitent et vous persécutent afin que vous 

soyez fils de votre Père qui est dans les cieux. » (Matthieu 5 : 44-45) ? Qu’est-ce que 

le christianisme a fait de ces Maxi qui, une fois convertis, prennent leurs propres 

parents pour des ennemis à abattre et des humains de moindre valeur ? De l’autre 

côté, quelle a été la profondeur de la déchirure subie par ces Maxi africains voduistes, 

sensés incarner la sagesse et l’hospitalité légendaire africaine pour qu’ils s’en 

prennent à leurs frères qui ont décidé de quitter la famille et les croyances 

ancestrales ?  

La section suivante va examiner le « religieux » des deux communautés, il s’agira du 

religieux comme matrice de construction sociale de la réalité, qui constitue l’obstacle 

au dialogue du vivre ensemble.  

5.3. L’absence du dialogue et ses conséquentes pratiques 

Le but de cette section est de montrer l’édification sociale de chacune des deux 

communautés qui fait qu’elles ne peuvent pas se rencontrer pour dialoguer. Les deux 



 

171 
 

types de « socialisation » qui s’affrontent sont, du côté des EEAD, « la théorie de la 

table rase » et de l’autre, celle « voduiste ». 

La construction sociale de la réalité du christianisme que le chercheur va analyser 

dans cette section est la théorie de « la table rase » et sa conséquence pratique de la 

négation de l’humain à évangéliser. Tandis que la construction sociale de la réalité du 

Vodun Xɛbyoso qui sera analysée est « la socialisation voduiste » comme facteur de 

résistence à toute ingérance religieuse de structure littéraire. 

5.3.1. La théorie de la table rase 

Cette section développe les grands obstacles chrétiens à leur rencontre avec la 

communauté Vodun. Ces obstables tirent leur existence d’une source principale : la 

table rase. 

Il sera examiné dans une première section, l’origine et le développement de la table 

rase et le rôle du christianisme dans sa construction. Dans une seconde section, le 

chercheur montrera comment la mission s’est ensuite développée sur le principe de la 

théorie de la table rase pour produire une théologie de la table rase. La troisième 

section montrera les conséquences pratiques de la théologie de la table rase au pays 

Maxi. 

5.3.1.1. L’origine et le développement de la théorie de la table rase 

Pour comprendre la théorie de la table rase, il faut prendre en compte les trois phases 

importantes de l’histoire de l’Afique, à savoir, l’esclavage, la colonisation et son 

évangélisation.  

Spindler, dans la préface au livre de Kä Mana, tout en situant l’origine de la théorie de 

la table rase, montre le rôle fondamental qu’a joué le christianisme occidental à son 

début. « Peut-on encore racheter, réparer la compromission des Eglises et des 

chrétiens occidentaux avec la traite des esclaves africains du XVIe au XIXe siècle ? 

Cela est impossible et ce passé pèsera toujours sur les relations entre l’Afrique et 

l’Occident. » (Kä Mana 1992 : 8). Mais c’est Koulagna qui met en exergue ce rôle 

fondamental des Eglises et des chrétiens occidentaux quand il écrit : « L'exégèse 

esclavagiste s'est toujours appuyée sur ces textes et sur d'autres de l'Ancien et du 

Nouveau Testament, pour soutenir cette activité et l'idéologie qui la sous-tend. Le 



 

172 
 

mythe biblique de la malédiction de Cham par exemple, qui servira également d'alibi 

raciste, y a joué un rôle important » (Koulagna 2007 : 110). 

Ainsi pendant l’esclavage, le christianisme a encouragé certains esclavagistes par la 

justification biblique de la traite négrière. Mais le pire derrière l’esclavage, est la valeur 

qui est accordée à l’âme du Noir. Ladite valeur a été définie lors du débat historique 

appelé « la controverse de Valladolid » (1550) dont le chercheur n’évoque que la 

conclusion sur la valeur des âmes : 

La controverse de Valladolid refait surface quand on entreprend des analyses sur 

les âmes. Elle a animé la galerie en Occident, Jean-Claude Carrière y a consacré 

un téléfilm, puis un roman et enfin une pièce de théâtre éponyme. L'enjeu de la 

controverse est autour de l'âme des Indiens, qui étaient d'abord considérés 

comme des sous-hommes, puis lorsque les débats ont évolué, ils ont été admis 

au rang des humains mais avec une âme de qualité inférieure. Ainsi donc ils sont 

des esclaves-nés. Lorsque la controverse prend fin, on découvre qu'il y a pire 

que l'âme indienne : l'âme des Africains. Mélanie Déchalotte rapporte dans la 

revue "Le Monde des religions" (Mai-Juin, 2013) : "On ne sait pas ce qui s'est 

exactement passé durant la controverse, mais on a évoqué la question des 

Africains... Leur âme est inférieure à celle des Indiens, considérée comme 

presque animale." Ainsi donc, une hiérarchie se met en place et transparaît dans 

toutes les relations jusqu'à ce jour : les blancs, les Indiens et tout en bas de 

l'échelle, les noirs (Ahoga 2014 : 27). 

La colonisation a été bâtie sur cette considération raciale de l’infériorité du Noir et le 

christianisme a servi de justification humaine à l’expansion occidentale et à l’entreprise 

coloniale. Et Bilolo affirma que grâce au christianisme, « le travail d’occupation 

coloniale de l’Afrique par l’Occident a pu s’accomplir jusque dans les consciences et 

dans les esprits » (Kä Mana 1992 : 22 ; Cf. Bilolo). Et pour parfaire l’annihilation du 

colonisé, le colonialisme s’était attaqué aux langues des « barbares ». Cela rappelle 

la « glottophagie » de Louis-Jean Calvet (1974), qui, dans son livre : Linguistique et 

colonialisme, « dénonce violemment le fait de manger les langues, plus exactement la 

tendance du colonialisme français à combattre les langues africaines, les langues des 

pays dominés en imposant celle du colonisateur aux populations locales » (Hountondji 

1994 : 281-82). 



 

173 
 

Ainsi, l’origine et le développement de la théorie de la table rase vis-à-vis d’un peuple 

se caractérisent d’abord par la valeur accordée à son humanité. A cet effet, certains 

mots ont été forgés, tels, le « primitif », le « sauvage » et le « civilisé ». Puis la place 

que l’on attribue à la hiérarchisation des âmes, qui selon la « controverse de 

Valadolid », a trois niveaux : « homme vrai », suivi de « sous-homme » et en dernière 

position, « homme-animal ». Et enfin vient, la pratique de la « glottophagie » qui 

signifie détruire les langues de « l’homme-animal » et les faire remplacer par celle de 

« l’homme vrai ». Dans son rapport avec l’Afrique pour l’évangélisation qu’est-ce que 

la mission évangélique a apporté? 

5.3.1.2. La mission dans le spectre de la théorie de la table rase 

Le chercheur prend la définition de la théologie de la table rase de Kä Mana qui la 

situe par rapport à celle de l’implantation des églises :  

 Selon les théologiens africains contemporains qui se livrent à une analyse 

critique de l’histoire de la « mission » occidentale en Afrique, les visées des 

théologiens missionnaires se sont structurées autour de trois projets : le projet 

de table rase culturelle dont l’intention fut de détruire le « paganisme » local au 

nom de l’excellence de la civilisation du missionnaire et de la nouveauté 

inaliénable de l’Evangile confondu avec son incarnation en Occident ; le projet 

d’implantation de l’Eglise selon le modèle occidental : avec des structures, des 

rites, des problématiques, des conflits et des ambitions propres aux pays 

missionnaires ; le projet, quand l’exigence de table rase et d’implantation de 

l’Eglise se sont révélées impossibles et théologiquement douteuses, de 

considérer certaines valeurs africaines comme des « pierres d’attente » à partir 

desquelles le christianisme occidental devait ancrer la foi chrétienne sur la terre 

africaine (Kä Mana 1992 : 39-40). 

La mission par ces trois différents projets, a parachevé le principe de la table rase à 

partir des considérations socio-anthropologiques élaborées par l’esclavagisme et le 

colonialisme. A la culture du sauvage, la mission a donné une nouvelle qualification, 

celle de païenne, voire diabolique, ce qui donne une raison suffisante pour la démolir 

et la faire remplacer par celle civilisée et pure chrétienne. Et le message qui traverse 

tous ces courants de pensée est que l’Africain, ce Noir, esclave, n’est autre chose et 

n’a de valeur que de sauvage. Il faut donc lui arracher toute la barbarie pour tenter de 



 

174 
 

le rapprocher du Blanc en lui transférant de nouvelles cultures (civilisation) et une 

nouvelle religion : le christianisme. Si le dernier projet dont parle Kä Mana, la théologie 

des « pierres d’attentes », avait commencé chez les EEAD du Bénin, cela aurait 

amélioré les relations entre les deux communautés. En attendant de voir des 

théologiens EEAD y penser dans le futur, la prochaine section va montrer quelles sont 

les conséquences pratiques lorsque la table rase est pratiquée par des Africains à 

l’endroit d’autres Africains.  

5.3.1.3. Les conséquences pratiques de la table rase au pays Maxi 

Le missionnaire occidental et le Maxi converti au christianisme se convinrent tous deux 

que les croyances africaines relèvent du pur paganisme et que les pratiques, qu’elles 

soient culturelles ou cultuelles, sont une émanation du Diable.  

Le principe de la table rase devient ainsi un « patrimoine » que partagent les EEAD et 

cela se démontre par les trois éléments suivants : l’occupation de l’espace 

géographique, l’exclusion des instruments africains du culte et la pratique de la 

« glottophagie ». 

La création des stations missionnaires comme stratégie d’implantation d’église dénote 

de ce principe de la table rase qui consiste à ne pas cohabiter avec « les sauvages et 

païens » à sauver et civiliser. Ce principe du refus de partager la vie communautaire 

et l’environnement du peuple à évangéliser est devenu un patrimoine des EEAD que 

les Maxi convertis pratiquent aussi. En effet la naissance des EEAD au pays Maxi a 

été l’œuvre des Maxi convertis à l’étranger. Les trois missionnaires maxi qui ont 

commencé l’œuvre à Logozoxɛ, Wɛɖɛmɛ et Savalou, ont tous démarré leur cellule 

dans leur maison familiale. Car de retour de l’étranger, ils avaient bénéficié de la 

légendaire hospitalité familiale. Mais ils ont tous connu un conflit : Egbegnon Sévérin 

Degla de Logozoxɛ, avec le chef de sa famille Dah Degla. Il en a été de même avec 

les autres : Marie Amoussou à Wɛdɛmɛ et Fréderic Amoussou à Savalou. 

Qu’un missionnaire blanc ne vive pas avec la population maxi, cela pourrait se 

comprendre, mais c’est inadmissible qu’un natif qui, revenant de l’étranger, apportant 

une nouvelle religion et qui a été accueillie, s’exclue par la suite, condamne sa propre 

famille et rejette ses croyances. Cela dénote d’une haute trahison. Aux yeux des Maxi 



 

175 
 

non chrétiens, renier son ethnie c’est comme cesser d’exister, c’est une mort 

« spirituelle ». 

Aux niveaux cultuel et culturel, le principe de la table rase a conduit à un rejet quasi 

total de la culture africaine. C'est ce qui explique l'interdiction formelle de l'utilisation 

des instruments de musique africains dans le culte des premières églises établies par 

les missions occidentales. L'africain qui avait l’habitude de vivre sa foi dans ces 

rythmes et qui surmontait les vicissitudes de la vie par les chants et les danses se voit 

contraint à apprendre une autre manière de vivre. Cela a produit un dessouchement 

dont les conséquences vont culminer au rejet du christianisme et la naissance d'un 

christianisme africain de type prophétique. Grâce à certaines églises indépendantes, 

des rythmes maxi, tel que le Cingume, sont aujourd’hui acceptés et même promus 

dans les cultes EEAD.  

 L’imposition du français comme la langue de « l’Evangile » est la preuve de la 

« glottophagie ». En Janvier 1949, rapporte Akibo (1998 : 19), « fut ouverte l’Ecole 

Biblique Daho-Togo à Natitingou, dont l’objectif était de former des pasteurs 

dahoméens, togolais et voltaïques. Elle fut dirigée par mademoiselle Hélène Iselin ». 

La colonisation avait imposé la langue du colon et la mission est allée dans le même 

sens que le colonisateur. Après 73 ans d’existence au Bénin, l’EEAD n’a créé aucun 

centre pour la formation des autochtones dans leur langue locale. Bien que 80% de la 

population du Bénin soit non lettrée, il n’existe aucun groupe qui s’occupe de la 

traduction de la littérature française. Mais la « glottophagie », conséquence du principe 

de la table rase, a produit des « pasteurs bénino-français » qui ont honte de prêcher 

dans leur propre langue. Le Directeur de Wycliffe (ITPC 02/03/18) indique dans 

l’interview qui lui a été accordé que les pasteurs qui sortent des écoles bibliques « ont 

honte s’ils devraient prêcher dans leur langue maternelle. Le système mis en place 

par les missionnaires valorise le français qui est considéré comme la langue des 

civilisés. Il y a un cours préparatoire de deux ans pour les pasteurs entrant à l’école 

biblique et qui ne parlaient pas le français. Ainsi chacun quitte l’école biblique comme 

« un nouveau commis colonial ». Quand ils vont prêcher dans leur propre village, ils 

demandent un traducteur pour leur message, car ils ne peuvent prêcher qu’en 

français ». 



 

176 
 

Au pays Maxi, les écoles de dimanche sont conduites par les élèves et quelques rares 

fonctionnaires, les seuls capables de lire les manuels (existants uniquement en 

français) de l’école de dimanche. Les adultes non lettrés se plaignent du fait qu’il leur 

est difficile de mémoriser les versets, même quand ceux-ci sont traduits. Dans un 

contexte de l’oralité, ce sont les adultes qui enseignent les jeunes, mais dans les EEAD 

au pays Maxi ce sont les « enfants » qui enseignent leurs parents parce que le 

christianisme se présente comme une religion « élitiste ».  

 Pour les Vodunon, les églises évangéliques (ils font exception au catholicisme) 

constituent un groupe social d’hommes immatures, à la solde d’un colonialisme 

religieux. Dah Kandénou décrit leur situation de la manière suivante : « Ces pasteurs, 

responsables des églises, rappellent « la période sombre de la colonisation » ». Pour 

lui « les chrétiens maxi se laissent coloniser à nouveau, mais cette fois par des Noirs, 

au nom d’un Dieu qui demande de rejeter sa propre famille. Le colon blanc nous a 

interdit de parler notre langue, le colon noir chrétien nous a demandé de rejeter, et 

notre langue et notre famille. Le premier nous faisait au moins les routes, des écoles 

où nous envoyions nos enfants qui viennent prendre soin de nous quand nous 

devenons vieux. Mais le nouveau colon noir chrétien ne nous donne rien, mais 

détourne nos enfants qui nous abandonnent dans notre vieillesse » (IAPVII2). 

Ce commentaire de Dah Kandénou révèle la dimension nouvelle du principe de la table 

rase lorsqu’il est pratiqué par des Africains. Il s’agit de la négation de l’humanité de 

ses propres parents. 

5.3.2. La négation de l’humanité du peuple à évangéliser 

Deux éléments caractérisent ce principe de la négation de l’humanité observée au 

pays Maxi : absence du social dans l’approche de l’autre à évangéliser et indifférence 

face au vivre ensemble. 

5.3.2.1. Absence du social dans l’approche de l’autre 

L’évangélisation des missionnaires est préférée à celle des noirs qui ont pris la relève 

de la mission. Les premiers semblent plus humains parce qu’ils peuvent distribuer par 

moment un peu de riz ou acheter ou donner des médicaments pour quelques non 

chrétiens, même si c’est en guise d’appât, comme stratégie d’évangélisation. Ce qui 

n’est pas le cas des chrétiens noirs qui ne le font pas, non pas parce qu’ils sont 



 

177 
 

pauvres, mais pour d’autres raisons que l’on ne peut qu’attribuer au principe inhumain 

de la table rase. 

Au pays Maxi, venir en aide aux non chrétiens, même ses propres parents est compris 

comme une participation au mal, une façon de sympathiser avec le diable. Se séparer 

pour mener sa vie pieuse ou sortir du milieu d’eux est l’idéal du témoignage chrétien. 

Le chercheur a rencontré quatre cas éloquents représentatifs de l’anti sociabilité des 

chrétiens : veuve Azombakpo, 70 ans (IAPVII 01/11/16) ; Titigo, 60 ans (IAPNII 

23/11/ 15) ; veuve Dehuin, 69 ans (IAPVIV 12/12/15) et dame Azonsito, 52 ans (IAPVII  

08/12/16). Elles ont respectivement un fils, Léopold (48 ans), une fille, Roberte (33 

ans), un fils, Yvon (42 ans) et un fils, Alfred (30 ans), qui chacun aidait financièrement 

son parent quand il n’était pas chrétien « évangélique ». Mais une fois converti, ils ont 

suspendu ladite aide argumentant que les parents vont utiliser les aides financières 

pour nourrir les vodun. Les mêmes raisons sont avancées par certains chrétiens pour 

refuser de payer les quotes-parts pour les cérémonies funéraires dans leur famille. 

Plusieurs autres chrétiens sont toujours indécis pour payer les cotisations familiales. 

Ceci crée des conflits entre ces chrétiens et leur famille, car les parents ne 

comprennent pas pourquoi un fils pouvait manquer à un tel devoir familial, 

communautaire, ancestral et humain. En Afrique, les enfants sont un investissement 

et les parents attendent « leur retour sur investissement » mais « le christianisme 

évangélique » les en prive. Une telle attitude décrédibilise le christianisme qui est 

compris comme antisocial.  

Ainsi quelque chose de fondamental a manqué à l’annonce de l’Evangile : « l’amour 

du prochain ». Beguerie P et Duchesneau C (2010 : 22) se demandent : « comment 

dire ou montrer Dieu aux autres d’une manière plus efficace ? Jadis l’on a pensé par 

la proclamation, ce qui a donné le christianisme du discours dénué le plus souvent de 

sa substance principale recommandée par Jésus-Christ : l’amour ». Le christianisme 

dénudé ainsi de son socle qu’est l’amour ne se manifeste pas seulement au niveau 

familial, l’environnement immédiat, le quartier, le village et la ville constituent aussi 

l’ennemi qui ne mérite pas l’attention ou le secours des chrétiens EEAD.  

5.3.2.2. Indifférence face au vivre ensemble 

Les chrétiens évangéliques au pays Maxi sont comme « programmés » à vivre en vase 

clos et ne s’intéressent à rien de ce qui se passe dans leur environnement. Et cela 



 

178 
 

s’explique par leur absence des structures sociétales, et des activités où les autres 

seront présents 

Ils sont absents partout même dans les structures qui les concernent directement : 

Association des parents d’élèves, ou ONG de développement (l’église au pays Maxi 

est composée à 90% de paysans et elle est très pauvre). Voici la description d’une 

réalité illustrant la situation en ce milieu :  

Le gouvernement a opté pour une politique de décentralisation nationale. Ceci a 

motivé la création des comités zonaux ou départementaux pour penser le 

développement. La plupart de ces comités formés dans la capitale, s’évertuent soit à 

mettre en place leurs propres structures de développement, soit encouragent et 

plaident auprès des ONG de développement pour mener des actions dans leur localité 

d’origine. Le chercheur fait partie de l’un de ces comités. Des fournitures scolaires et 

des médicaments sont convoyés au pays Maxi. Parmi les répondants de cette activité 

il n’y a jamais eu de chrétien évangélique. Le leadership à la base est assuré par les 

Vodunon et les chrétiens catholiques. Cependant c’est dans ces réseaux que les 

chrétiens pouvaient exercer leur influence, mais parce que ce sont les Vodunon qui 

assurent le leadership, ils ne peuvent pas coopérer avec eux. Ils manquent ainsi à leur 

présence comme le décrit Djereke (2002 : 119) le chrétien qui « refuserait de 

s’impliquer dans l’organisation de la cité empêcherait l’Eglise de manifester qu’elle 

partage ‘les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des hommes de ce 

temps, des pauvres et de tous ceux qui souffrent’ ». 

L’indifférence est si criarde que leur mode de vie s’apparente à celui des ermites du 

moyen âge, ou des ghettos. Ils ne participent, ni aux structures de développement 

telles les ONG ou les associations d’entraide, ni aux actes de maintenance de 

l’environnement, telles les campagnes de salubrité publique. Et ils n’initient rien pour 

le bien-être commun.   

Ainsi l’objectif que vise la théologie de la table rase qui consiste à tenter d’effacer la 

tradition ou la culture ou les croyances d’un peuple est une illusion. Le résultat au pays 

Maxi montre qu’elle a produit des chrétiens dont la valeur comportementale est aux 

antipodes de ce qui fait le cœur du message chrétien : l’amour du prochain. Cependant 

il est impossible de « raser » la vie traditionnelle d’un peuple de l’oralité. Tabar (2008 : 



 

179 
 

327) le confirme quand il écrit : « on ne peut faire table-rase de la culture traditionnelle, 

dans la mesure où elle est comprise comme un système de représentations 

spécifiques de l’existence ». C’est ce que la section suivante va démontrer par la 

« socialisation du Vodun Xɛbyoso ».  

5.3.3. La socialisation du Vodun Xɛbyoso 

Devenir membre du Vodun est une continuité sociale (non pas métanoïa). Cette 

continuité que le chercheur qualifie de « densification de l’ancrage social » constitue 

le facteur principal de résistence à toute influence étrangère. La densification se réalise 

par trois éléments « l’élection » Vodun Xɛbyoso, la communauté d’initiation et la  « 

vodussolalie ». Lorsqu’un individu passe par toutes ces étapes, il devient comme 

immunisé contre tout déracinement religieux. 

5.3.3.1. Election du Vodun   

Celui qui est élu par le Vodun Xɛbyoso, entame le processus de construction d’un 

second patrimoine, ayant déjà acquis le premier, qui est le patrimoine culturel maxi 

(§24) principalement voduiste. Cette seconde acquisition explique la densification de 

l’ancrage social et permet de comprendre la solidité identitaire acquise à la fin du 

processus. Deux éléments caractérisent ladite élection : la précocité du recrutement 

et la négociation de la famille, qui la précède. 

Le recrutement se fait depuis la petite enfance jusqu’à l’adolescence. Dah Voji (IAPVIII 

08/12/16) en donne deux raisons : c’est l’âge où l’assimilation est des plus faciles et 

c’est la période par excellence de la pureté d’une personne. S’il arrive qu’une personne 

adulte doive devenir membre (généralement à cause des difficultés de la vie où l’oracle 

révèle que le salut se trouve dans l’adhésion au vodun), il existe une tradition de 

transfert d’élection sur sa progéniture. L’adulte s’engage à donner l’un de ses enfants 

présents ou à naître au vodun et prête serment qu’il subisse le retour des calamités 

en cas de non respect. Ce dernier rentre dans les bénédictions du vodun dès qu’il fait 

le vœu et s’acquitte des sacrifices conséquents. 

Le recrutement se fait toujours par une négociation avec la famille du jeune néophyte. 

Avant la colonisation, la famille était très heureuse que le vodun élise une personne 

en son sein, car c’était un privilège et une garantie de protection. Chose qui a changé 

avec la colonisation et l’école forcée qui ont engendré le dépeuplement des couvents. 



 

180 
 

Les responsables ont adopté de nouvelles stratégies qui étaient déjà décrites ci-

dessus (§322). Sinon il n’a jamais existé de conflit entre une quelconque famille et le 

Vodun Xɛbyoso dans le Maxi traditionnel. Même quand la situation a changé avec 

l’institutionalisation de l’école, les Hunnon ont changé de stratégies pour s’adapter aux 

nouvelles conditions. Ils ont changé la période des cérémonies qui se pratiquaient de 

décembre à février pour les réaliser en août et septembre, afin de se conformer aux 

vacances scolaires à cause des élèves et étudiants qui sont membres. Pour ces 

derniers, les statistiques 2017 pour le pays Maxi étaient de 29 au total dont 4 en 

Master, 2 en licence et le reste en cours secondaire.   

Si le recrutement est individuel, l’initiation est toujours en communauté. 

5.3.3.2. La communauté d’initiation 

L’identité culturelle maxi est communautaire et l’initiation au Vodun Xɛbyoso se fait par 

cohorte pour prolonger la sturcture communautaire. L’initiation communautaire se 

fonde sur deux choses : les « identités » individuelle et communautaire qui restent 

tributaires de la tradition orale et l’éducation par l’exemplification et la pensée 

imageante. 

Dans le contexte de l’oralité, identité et mémoire collective se forgent par le vécu 

collectif et la parole sert de vecteur d’éducation et de textes. Le système d’initiation est 

basé sur l’éducation par modèle de vie. C’est pourquoi la cohorte de néophytes va 

vivre dans le même couvent auprès des anciens dont le rôle est d’enseigner par la 

manière de vivre. Lors des interviews, le chercheur a noté deux éléments qui ont 

renseigné sur le fonctionnement de la mémoire collective et l’identité : l’acte de 

naissance et l’attribution du nom. 

Un fait insolite, personne des vodunsi ne se rappelait de son âge naturel de naissance, 

mais c’est seulement l’âge d’élection du Vodun qui constitue l’acte de naissance. Le 

chercheur a fait intentionnellement le test lors des interviews collectives et 

personnelles et la réponse fut la même. Il n’existe que des identités collectives de 

naissance et la différence d’âge ne concerne que les cohortes. Le même phénomène 

d’oubli du passé s’observe aussi au niveau des noms de naissance naturel. Mais 

chacun se rappelle de son nom du Vodun, le déclame et le fait suivre de son explication 

proverbiale comme faisant parti de son identité, c’est ce que souligne Aguessy  du 



 

181 
 

nom : « le nom fait partie intégrante de la personne. Le prénom notamment exprime 

ou qualifie celui qui le porte par une phrase condensée et symbolique. Il est conduite 

du prorès. D’origine sécrète, il ne fait pas que nommer : il explique. C’est plus qu’un 

signe ; il devient une figuration symbole. Il illustre en résumant ; en ce sens, il est vrai 

de dire qu’il révèle l’être » (Aguessy 1970 : 45).   

Ces deux éléments ont produit une identité nouvelle qui rend l’individu comme 

amnésique de l’identité ancienne. Et la nouvelle identité est  achevée et « activée » 

par le systéme d’éducation utilisant la pensée imageante dont l’élément activateur est 

le rite.  

La pensée imangeante se forge dans le domaine religieux par le rite dont le but est de 

former l’homme entier comme Béguerie P et Duchesneau C (2010 : 74)  le montrent : 

« le rite met en jeu l’homme intégral. Il rappelle à l’homme qu’il n’est pas que pensée 

et intelligence, mais aussi corps et sensibilité. C’est pourquoi un rite n’est jamais fait 

que de mots. Dans un rite, il y a toujours à sentir, à toucher, à voir, à entendre, à 

parcourir, à manger, à boire…parce que, pour faire un homme, il faut à la fois corps et 

âme ». Pour le Vodun Xɛbyoso, l’identité voduiste se parachève par le langage sacré 

qu’apprend tout néophyte. 

5.3.3.3. La « vodussolalie » ou langue du Vodun 

Il existe une langue sacrée qui est parlée par tous les néophytes que le Vodun Xɛbyoso 

a chevauché. Le non initié n’entend le Vodunsi parler cette langue (incompréhensible 

pour lui) que lorsque ce dernier est chevauché. On peut y voir une similitude avec le 

« parler en langue » dans le christianisme, à la différence que les autres membres 

initiés du Vodun comprennent la langue quand elle est parlée. 

Pour l’informateur ou les initiés, c’est un langage qui est appris pendant la première 

période d’initiation et le perfectionnement continue pendant les trois ans que dure 

l’initiation. Concomitamment à l’apprentissage du langage sacré, les danses sacrés et 

les chants et les panégyriques sont les éléments sacrés de socialisation religieuse de 

la personne que le Vodun élit. 

Ainsi par ces différentes étapes d’initiation, le Vodun Xɛbyoso transforme tous ses 

néophytes, en des « adultes » dotés d’un patrimoine religieux inaltérable. Dah 

Kandénou a lancé le défi au chercheur qu’il ne trouvera dans aucune de ses églises, 



 

182 
 

un seul vodunsi qui aurait été chevauché par le Vodun Xɛbyoso. Mais n’est-ce pas 

cette densification de l’ancrage social qui serait cause de leur exaspération vis-à-vis 

des Maxi convertis aux EEAD? Ce qui explique d’avantage l’âpreté de la résistence à 

l’égard du christianisme.  

5.3.4. Les facteurs sociaux de résistance 

Le Vodun Xɛbyoso, fort de la solidité des membres et assumant le leadership des 

Vodun, innove des activités sociales qui, tout en développant la résistence au niveau 

des autres Vodun plus faibles (Ninsuhwe, Dan, Gu, Nangovodun, etc.), vise la 

recupération les Maxi convertis : restructuration du système vodun, élitisation du vodun 

et modernisation de la présence vodun. 

5.3.4.1. « Elitisation » du vodun 

Le but poursuivi est de doter le système Vodun de personnes capables de penser  son 

développement. Car avec la mondialisation et la globalisation, un système vodun, 

incapable de s’inserrer dans  le développement et de rimer avec les nouvelles 

technologies, a programmé sa propre mort. 

Selon Dah Kandénou (IAPVII 05/11/16), ingénieur géomètre, ancien catholigue, 

homme politique (Chef d’Arrondissement) et Hunnon, trois stratégies sont en cours 

d’essai. Il s’agit de la mobilisation des hommes politiques qui cherchent à se faire élire 

dans les circonscriptions Maxi ou les cadres maxi qui rencontrent des difficultés dans 

leur profession ou sont aux prises avec divers problèmes comme maladies, 

hypofertilité ou autre. Il leur est proposé,  comme à la manière de l’évangélisation, une 

« voduisation » qui consiste à se confier aux vodun pour expérimenter la satisafaction 

de leurs besoins par ce dernier. Des annonces publicitaires allant dans ce sens se font 

sur plusieurs radios FM. Mais la troisième stratégie, prioritaire, est celle de suivie et 

d’accompagnement des 29 élèves et étudiants qui sont de véritables néophytes, 

chevauchés par le Vodun. Dans le passé, Vodun et l’école étaient deux entités 

opposées, mais la vision d’« élitisation » du vodun conduit à ce changement de 

paradigme. Ces premiers intellectuels voduistes sont coachés par le comité que dirige 

Dah Kandénou. Ils reçoivent une bourse pour leurs études, sommes mobilisées auprès 

des hommes politiques et des cadres qui viennent chercher secours auprès des 



 

183 
 

Vodun. Dah Kandénou confiait au chercheur que si l’expérience marche, elle sera 

systématisée et développée sur l’étendue de tout le pays33. 

Les arguments de mobilisation utilisés sont principalement : la restauration du 

patrimoine traditionnel maxi et la valorisation des croyances et pratiques traditionnelles 

en perte de vitesse. Et c’est pour atteindre cet objectif qu’il était nécessaire de 

restructurer tout le système vodun se trouvant dans les arrondissements entourant  

Savalou. 

5.3.4.2. Structuration du vodun 

La création d’une instance pour fédérer les vodun dans les arrondissements a vu le 

jour en décembre 2014. Le but principal est d’unir et d’organiser les différents vodun 

en fédération pour penser le développement du pays Maxi et jouer le rôle de gardien 

et de garant des valeurs culturelles, des croyances et enfin, assurer la stabilité et la 

paix au pays Maxi.  

Cette structuration a aussi induit au niveau de la royauté, la naissance et le 

développement de l’Association des Rois et Têtes couronnées 34. Ce sont des cadres 

Maxi qui occupent les trônes des trois grandes communes Maxi que sont Savalou, 

Cove et Soclogbo, respectivement colonel dans l’armée béninoise, professeur 

d’université et professeur certifié de mathématiques du secondaire.  

Ces rois cadres ont doté leur structure d’un cadre juridique et l’Assemblée Générale 

des Rois et Têtes couronnées se tient tous les troisième (3ème) samedi du mois de 

novembre de chaque année. L’Assemblée élit le comité des Rois et Têtes couronnées 

pour la gestion et le suivi des décisions prises à l’AG. Sont invités à cette AG, les 

cadres du forum maxi qui organise des festivals « Mahi-Hwindɔ » et des symposium 

de réflexions sur le pays Maxi et la valorisation de sa culture. Les festivals se tiennent 

tous les troisième (3ème) dimanche du mois de novembre de chaque année. Et 

comme son nom l’indique « Mahi-Hwindo » (Mahi/ethnie maxi, hwindo/entité familiale, 

 
33 L’intégration du chercheur est une ouverture pour poursuivre des réflexions sur la stratégie efficace 
pour atteindre la vision du monde maxi avec l’Evangile.  
34 Les intellectuels retournent pour s’occuper de la gestion des valeurs traditionnelles. Il s’agit d’un 
phénomène nouveau qui se développe en Afrique et qui a été documenté par Perrot CH & Fauvelle-
Aymar 2003 (éds). Le retour des rois. Les autorités traditionnelles et l’Etat en Afrique contemporaine. 
Paris, France : Karthala.  



 

184 
 

ce qui donne : entité familiale Maxi), ils se tiennent pour la promotion et le relèvement 

des valeurs culturelles, historiques, familiales et linguistiques Maxi. 

Les innovations sont apportées au Vodun afin de lutter contre l’évasion de certains 

membres (des vodun faibles) vers d’autres religions en l’occurence les églises dites 

évangéliques. Mais des réflexions ont été faites par les élites du vodun et des têtes 

couronnées pour moderniser le Vodun afin d’assurer la résistance faces aux églises, 

mieux pour récupérer les anciens membres convertis. 

5.3.4.3. Modernisation de la présence du vodun 

Les premières innovations apparues dans le vodun sont le changement de nom et la 

stratégie de présence qui l’accompagne. 

Le comité de réflexion dirigé par le roi Tossoh Gbaguidi pour penser l’avenir du vodun35 

au pays Maxi se serait inspiré des travaux de l’Institut du Développement Endogène 

et d’Echange (IDEE) du professeur Aguessy. Institut dont l’objectif premier est de 

libérer l’initiative africaine en commençant par l’immersion culturelle36. La seconde 

source d’inspiration furent les travaux de recherche du Professeur philosophe Paulin 

Hountondji, consignés dans le livre : « Savoirs endogène » (1994). Dah Kandénou, 

membre du comité rapporte : « Le choix du mot « endogène » pour qualifier l’ensemble 

des vodun repose désormais sur des analyses scientifiques menées par des Béninois 

de références internationales.  Le concept « vodun » est trop chargé historiquement et 

rappelle pour les intellectuels béninois, une vieille croyance que les évangéliques ont  

fait connoter « diabolique » » (IAPVII 06/11/16). Et pour donner aux vodun le même 

rang que toutes les croyances classiques comme le christianisme, l’islam, et le 

boudhisme, ils devienent aussi des religions. Ainsi le néologisme pour désigner 

l’ensemble des voduns et croyances au Bénin est « Les Religions Endogènes ». Mais 

à quoi aurait servi ce changement de nom si ce ne sont que pour des raisons de 

réflexion. Dans le contexte de l’oralité, les symboles visibles sont d’importance dans 

les échanges et la communication. Ceci a conduit à la conception d’une politique de 

présence : la construction des « lieux de culte des Religions Endogènes ». Ainsi au 

moment où les chrétiens évangéliques se retirent et se complaisent dans leur ghetto, 

 
35 Le chercheur a demandé à accéder aux textes, mais il fallait attendre les 7ans qui doivent suivre le 
décès du roi (Tossoh Gbaduidi 13), décédé le 19 septembre 2014, pour ouvrir le coffre royal du défunt 
ou seraient entreposés les archives secrètes du royaume, dont ces documents. 
36 Les informations se trouvent sur le site : www.idee-bénin.com/objectif.htm consulté le 12/2/2019. 



 

185 
 

les Vodunnon élaborent des stratégies d’occupation spatiale. L’enquête révèle les 

raisons suivantes pour cette présence : 

La construction des lieux de culte pour les Religions Endogènes repose sur deux 

considérations : la stratégie d’imitation pour une assimilation et la modernisation des 

temples vodun pour le conford de la nouvelle cible. 

Le premier édifice des Religions Endogènes a été érigé à Savalou (Cf. photo annexe 

V.1). L’architecture est une copie de la structure catholique en forme de croix mais les 

matériaux de construction sont locaux. Le bois est utilisé parce que le Vodun fait corps 

avec le cosmos et ne saurait être embrigadé à l’intérieur d’un temple en béton, 

entièrement fait par les humains. L’inscription sur l’édifice est conçue à l’image de 

celles qu’on trouve sur les églises évangéliques, telles : « Union des Eglises 

Evangéliques du Bénin » ou « Union Renaissance d’Hommes en Christ ». Il y est écrit 

: « Union des Religions Endogènes », URE, Djowamon de Savalou. « Djowamon dans 

la langue Maxi se décompose en « Djo »/naitre, Wa/venir, mon/trouver, ce qui donne 

« naitre venir trouver », et qui signifie « nous avons reçu à notre naissance » ou « notre 

héritage ». Plusieurs numéros de téléphones y sont affichés pour les contacts ou les 

sollicitations d’urgence. 

Le contenu de la section montre que la communauté du Vodun Xɛbyoso est aussi sur 

pied de guerre, elle a affuté des armes pour combattre, récupérer et reconquérir le 

territoire maxi conquis et le reste du Bénin.  

Ainsi se présente la situation :  d’un côte la communauté EEAD qui, par sa  sotériologie 

qui définit la conversion en termes d’évacuation ou de capitulation, fait du Maxi converti 

un ennemi de ses propres parents. Il refuse de rencontrer les autres et se réfugie dans 

son assemblée, seul lieu de sécurité. De l’autre côté, la communauté Vodun Xɛbyoso, 

confiant dans la solidité de son ancrage social, et exaspérée par les stratégies de 

dénigrement des EEAD, se lance dans une « guerre de reconquête » en mobilisant 

les couches sociales influentes à sa cause. Nous sommes en présence de deux 

communautés qui, par leurs stratégies, se trouvent aux antipodes du vivre ensemble. 

Alors qu’avant l’arrivée du christianisme il n’était qu’une seule communauté. Le 

responsable du conflit est la communauté chrétienne et la nature du conflit dépasse 

l’injonction de « haïr » ses parents de Luc 14 : 26, 27.  Ce qui pousse à analyser dans 



 

186 
 

la section suivante, les éléments bibliques qui permettent de mieux comprendre le 

conflit et entrevoir la solution biblique à suggérer. 

5.4. La réponse biblique au conflit entre les deux communautés 

Le but de cette section est d’examiner le conflit à travers le prisme biblique et suggérer 

la solution biblique qui convient. Deux éléments permettront d’atteindre cet objectif : 

examen des facteurs bibliques qui éclairent le conflit et les données bibliques et 

théologiques dont l’application sera source de transformation, de paix et d’harmonie 

sociétale car le chrétien est lumière et sel pour les nations (Matthieu 5 : 13 – 14). 

5.4.1. Les facteurs bibliques et théologiques explicatifs d’une sotériologie 

exclusiviste. 

Du conflit provenant de l’œuvre missionnaire évangélique au pays Maxi, le chercheur 

a identifié quatre (4) facteurs bibliques et théologiques qui permettent de comprendre 

la profondeur de la sotériologie en termes de repli-distanciation : la « contextualité de 

la mission », le « type d’Evangile », « la grande commission » et la « formation de 

disciple » 

5.4.1.1. La contextualité de la mission 

Le choix de considérer la vocation missionnaire uniquement en termes de chance ou 

d’opportunité (§511), paraît être à l’origine de l’absence d’élaboration d’une théologie 

de la mission chez les Assemblées de Dieu du Bénin (EEADB). Ceci a généré des 

problèmes théologiques et bibliques dont le premier concerne la « contextualité de la 

mission » et le second soulève la question « du prochain » dans la mission des 

EEADB. Ces deux problèmes font partie des pièges relevés par Bosch (1995 : 18) et 

que le chercheur va développer dans les paragraphes suivants. 

Le fait de n’avoir pas intégré le contexte dans leur approche de la mission, a conduit 

les EEAD du Bénin à ne pas questionner leur propre contexte. Ils ont ainsi, d’une part, 

pérennisé et renforcé l’esclavage et le colonialisme sur les champs de mission et 

d’autre part, hypothéqué la vie de leur Eglise. Ainsi, le « christianisme impérialisme » 

issu de cette continuité historique a eu des conséquences négatives aussi bien pour 

leur propre pays que pour les églises issues de la mission. On parle aujourd’hui d’un 

« christianisme occidental refroidi, enfermé dans son particularisme (romain, blanc), et 

qui a besoin d’un redressement des valeurs d’une société décadente livrée à 



 

187 
 

l’homosexualité, au divorce, autant de maux qui alimentent l’éternel procès de 

l’individualisme occidental » (Nzeyitu 2002). La finalité est ce que Bosch (1995 : 14) 

décrit d’elles : « Les Eglises occidentales en ont conçu une profonde insécurité, 

jusqu’à mettre en question la mission chrétienne elle-même ». Négliger le contexte de 

vie où l’Evangile doit s’appliquer c’est courir le risque de la sécularisation de la foi. 

C’est pourquoi les Saintes Ecritures nous avertissent : « Ils ne sont pas du 

monde…mais envoyés dans le monde » (Jean 17 : 16-18), nous ne devrons pas 

prendre pour nôtres, toutes les valeurs du monde, mais nous avons certaines valeurs 

que le monde ne peut avoir et avons la responsabilité de les faire valoir dans le monde 

pour le bien du monde. La connaissance du contexte d’échange des valeurs détermine 

notre réussite ou notre échec de la mission et de la présence dans le monde.  

La même erreur a été commise lors de la réalisation de la mission en Afrique où 

l’ignorance du contexte de la mission a produit une « christianisation » et non une 

évangélisation, comme le souligne Mveng « la question est de savoir… si la conversion 

au Christianisme équivalait à une conversion au mode de vie européen ou américain. 

Pour beaucoup de gens de cette génération, malheureusement, christianisme et mode 

de vie occidentale coïncidaient. Christianisation devenait donc occidentalisation. La 

crise était imminente » (Mveng 1985 : 78). Un aspect de la crise est le débat de la 

contextualisation ou inculturation au sein des théologiens africains. Mais la crise avait 

aussi eu pour première expression, la naissance des églises indépendantes dont 

Nduku-Fessau Badze (2004) indique quelques causes : « Le christianisme 

impérialisme n'avait pas créé des églises pour le bien être des nouveaux convertis, ni 

pour une quelconque éthique du royaume de Dieu. Le christianisme occidental avant 

les indépendances était à la solde du pouvoir colonial. Les premiers missionnaires 

avaient eu souvent à choisir entre le pouvoir colonial et les nouveaux convertis qu'ils 

viennent de produire ». Une ramification de ce clivage est la naissance du 

« christianisme africain » et du « christianisme endogène ». Le premier regroupe les 

églises indépendantes issues de la mission occidentale, le second, concerne ceux 

dont André Mary (1999) fait la description suivante : « Seront du christianisme 

endogène, ceux qui se déclarent « authentiquement » et exclusivement africains alors 

même que des emprunts substantiels au christianisme font partie de leur identité ».  Il 



 

188 
 

s’agit de tout christianisme pensé et institué par des africains pour des africains avec 

le souci d’une spécificité africaine.  

Ainsi la théologie de la contextualisation ou d’inculturation est l’expression de cette 

inadéquation du christianisme hérité aux besoins religieux des Africains que vivent 

ceux qui sont restés dans le prolongement de la mission. La solution ne semble pas 

se trouver dans une quelconque voie d’importation d’une théologie conçue ailleurs. 

Car il s’agit d’une problématique identitaire liant mémoire du mal et généalogie 

ancestrale que le christianisme occidental récusait par sa stratégie missionnaire de la 

négation du contexte. Mais le développement du christianisme des nouvelles 

spiritualités en Afrique est une critique de cet aspect de la mission car le point focal de 

leurs stratégies concerne prioritairement l’environnement. Et leur succès s’explique 

par cette culture globale de la prise en compte des problèmes contextuels du rôle de 

matrice d’accueil des identités indigènes qu’offrent ces églises. 

Cependant la crise de l’œuvre missionnaire en Afrique ne peut être déterminée par la 

seule ignorance des contextes du missionnaire et du champ de la mission. Le type 

d’Evangile prêché participe aussi à la situation. C’est l’objet de la section suivante.  

5.4.1.2. Le type d’Evangile prêché 

L'essentiel de la foi devrait demeurer toujours la réponse à la question que le Christ 

adresse à chacun de nous : « et vous, qui dites-vous que je suis ? » (Mathieu 16 : 15). 

Quelle réponse les chrétiens africains, surtout les peuples de l’oralité, donnent-ils à 

cette question ?  La réponse dépend du type d’Evangile qui leur a été prêché. Il a été 

un Evangile réductionniste, où le Christ est venu détruire les idoles, le pouvoir des 

ancêtres et apprendre aux convertis à vivre une nouvelle vie à l’image de l’Occident. 

Ce qui fait que la situation des chrétiens africains ne s’est guère améliorée.  

Il faut repenser le contenu de la présentation de l’Évangile pour lui donner toutes les 

dimensions qui l’élèvent au-dessus du réductionnisme qui l’empêche de s’ouvrir au 

monde pour assurer sa responsabilité de sel et lumière. Car « si des personnes ont 

été exposées à une compréhension de l’Évangile qui est énoncée principalement en 

termes individualistes (« justification par la foi »), ou en termes de « salut » comme 

étant fondamentalement une vie dans un autre monde après la mort (et la « foi » 

comme la police d’assurance qui nous y fait parvenir), il est presque impossible de les 



 

189 
 

amener à une position d’où elles voient à quel point leur travail et leurs implications 

culturelles dans le monde présent sont étrangers à l’Évangile » (Ramachandra 2006 : 

3). Ainsi, au lieu de travailler en vue de transformations sociales et culturelles, pour 

créer un environnement propice à la paix, les chrétiens africains ont été abreuvés à un 

« Evangile » désincarné de son humanité. Ce qui est contraire au modèle de Christ 

qui s’était toujours préoccupé des autres, de la foule, comme le montrent par exemple 

Matthieu 15 : 29-39 ; Marc 6 : 30-44 et Luc 9 : 10-17. Christ offre un modèle d’Evangile 

que le chercheur qualifiera de « humain aimant », qui, de sa bouche fait entendre : 

« Je suis ému de compassion pour cette foule ; car voilà trois jours qu’ils sont près de 

moi et ils n’ont rien mangé. Je ne veux pas les renvoyer à jeun, de peur que les forces 

leur manquent en chemin » (Matthieu 15 : 32). Christ qui savait qu’il est venu pour que 

les humains aillent au ciel, s’était d’abord préoccupé d’eux ici-bas. Car l’écoute de son 

message passe par cet amour qui rencontre les autres dans leurs situations, leur 

environnement. A sa suite, on voit le grand apôtre envoyé vers les peuples de culture 

non juive, qui manifeste une intégration culturelle humaine valorisante : « avec les 

Juifs, j’ai été comme Juif... avec ceux qui sont sous la loi, comme sous la loi… avec 

ceux qui sont sans loi, comme sans loi… J’ai été faible avec les faibles… Je me suis 

fait tout à tous » (1 Corinthiens 9 : 21-22). Ni Jésus ni Paul n’ont créé un logement, ni 

une tente, ni une station missionnaire pour vivre isolé des gens. Il s’agit d’un Evangile 

d’amour qui vous pousse à vivre avec et parmi les personnes à « évangéliser ». 

Contrairement aux chrétiens EEAD au pays Maxi, Paul aurait vécu parmi les 

adorateurs du Vodun Xɛbyoso, s’il était missionnaire au pays Maxi. A cause de son 

sens de l’Evangile et de la transformation qu’il a expérimentée, il allait se servir des 

croyances Vodun comme ancrage37 pour faire accepter, adopter et aimer Christ par le 

peuple voduiste Maxi. Car pour lui, « Jésus n’est pas seulement un homme qui signifie 

Dieu, il est présence de Dieu…Nous n’entendons pas seulement qu’il annonce ce salut 

et ce royaume ou qu’il en indique le chemin. Davantage encore il en est la réalisation. 

Il est Emmanuel, Dieu avec nous, et c’est le Royaume. C’est pourquoi Jésus ne révèle 

 
37 Il a manifesté une telle approche à Athènes en visitant les temples. Il a discerné le point d’ancrage à 
partir de l’inscription sur un autel : « A un dieu inconnu ». Pour lire une telle inscription Paul a dû 
s’approcher de ces différents autels, pour chercher à comprendre les différents symboles et inscriptions. 
C’est probablement ainsi qu’il fit sa découverte en Actes 17 : 23b. 



 

190 
 

pas seulement Dieu par ses paroles et son enseignement, mais par la totalité de sa 

vie et son ministère » (Béguerie P et Duchesneau C 2010 : 26). 

Si Christ était présenté ainsi, il n’y aurait pas eu le conflit, mais à la place, la paix et la 

vérité auraient libéré le peuple de l’obscurantisme voduiste pour la lumière de Christ. 

C’est le message que devrait produire la grande commission, mais l’interprétation qui 

en a été faite, renforce aussi les problèmes que le chercheur vient de développer. La 

prochaine section montrera les problèmes générés par l’interprétation de la grande 

commission. 

5.4.1.3. La grande commission 

Les problèmes liés à l’interprétation de la grande commission sont de trois ordres : 

l’impératif donné à la mission en est le premier, qui, engendre à son tour celui de mettre 

la priorité sur le résultat de la mission et le troisième, la mission devient une affaire de 

spécialiste. 

La notion de la mission en tant qu’envoyé, tire son origine du texte de Matthieu 28 : 19 

et « les jésuites ont été les premiers à l’utiliser pour décrire l’extension de la foi 

chrétienne parmi les peuples… En ce sens, il était intimement associé à l’expansion 

coloniale de l’Occident dans ce qu’on a appelé plus récemment le Tiers monde » 

(Bosch 1995 : 11). Et c’est la traduction d’un verbe en aoriste (grec) par un impératif 

qui impulse le problème de base. En effet le verbe «  », qui en grec est 

un « aoriste participatif nominatif masculin pluriel » (Carrez 1993 : 28), qui 

normalement devrait se traduire par « allant », a été rendu par l’impératif « Allez » 

depuis des siècles dans plusieurs versions de la Bible en français.  

Et Ramachandra « voit l’erreur de la mission, comme aller au loin, dans la traduction 

traditionnelle française qui obscurcit l’accent des paroles de Jésus. L’accent n’est pas 

placé sur le « allez », mais sur le « faites des disciples ». Il souligne que « l’invitation 

de Jésus comprend un impératif entouré de trois clauses participiales : la personne 

doit faire des disciples en allant, baptisant et enseignant. Elle devrait à proprement 

parler être traduite : « en allant » ou « sur votre chemin » faites des disciples » 

(Ramachandra 2006 : 6 ‘note 8’). Sinon quand l’accent est mis sur l’impératif, le 

missionnaire est préoccupé par la rentabilité des personnes à gagner, ce qui le 

dispense de l’intégration dans le champ missionnaire pour faire de véritables disciples. 



 

191 
 

Et lorsque la rentabilité devient le critère d’évaluation de la mission, seuls ceux qui 

peuvent donner de bons résultats, sont reconnus aptes à la mission. Ceci détourne du 

but fondamental de la grande commission qui est de faire des disciples et non faire 

des chrétiens.  

5.4.1.4. La formation des disciples 

Il y a une différence entre faire des chrétiens et faire des disciples. Les erreurs 

développées ci-dessus concernant le contexte, le type d’Evangile et la grande 

commission, aboutissent inéluctablement à la « production de chrétiens ». Et pour 

éviter cette confusion entre faire des chrétiens et faire des disciples, il faut comprendre 

ce que c’est qu’un disciple et comment on le devient.  

« Faites des convertis au Christ et à une pratique ecclésiale particulière et baptisez-

les pour qu’ils deviennent des membres de cette église », décrit, comme le dit Bjork 

(2015 : 5), « comment s’est produit le processus de substitution du modèle que Jésus 

a laissé pour notre modèle actuel, et pourquoi cela est vraiment tragique pour la 

communauté chrétienne en Occident, et dans les pays émergents ». Ce modèle 

déformé de la façon d’assumer la grande commission et qui est né depuis le ministère 

missionnaire au pays Maxi s’est poursuivi jusqu’à ce jour. Car Il va sans dire que si 

nous n’avons pas fait de nos convertis des disciples, il leur est impossible d’apprendre 

aux autres comment vivre selon l’enseignement et l’exemple de Jésus. Et si nous 

avons compris ce qu’est un disciple, il nous devient évident qu’on ne fait pas un 

disciple, mais le disciple advient par un long processus qui défie toutes les erreurs que 

le chercheur a développées antérieurement. 

 Il faut entendre par disciple « un apprenti, quelqu’un qui s’attache à un gourou pour 

apprendre un savoir-faire ou une manière de vivre. Les premiers disciples de Jésus, 

les femmes comme les hommes, étaient tous juifs puisque le ministère de Jésus était 

encore confiné au peuple d’Israël. Mais maintenant, de la même manière que Jésus 

les avait invités à apprendre de lui et à le suivre, ils doivent inviter d’autre dans le 

monde païen (ta ethne) à entrer dans sa communauté de disciples, le véritable Israël 

de Dieu » (Ramachandra 2006 : 8). Et pour parvenir à une manière de vivre suivant le 

modèle de Jésus en Afrique, cela va demander un long processus d’intégration du 

missionnaire, dépendamment de son origine raciale ou ethnique. Car « pour 

s’exprimer et s’extérioriser, le message du salut devra nécessairement 



 

192 
 

s’incarner dans les formes déterminées par une culture et une civilisation 

données, tout en restant transcendant à toute culture particulière » (De Haes 

1971 : 436). Ce travail théologique gigantesque n’a pas encore été entrepris (pas au 

pays Maxi à ce jour), à l’image des suggestions de la Consultation de Willowbank38. 

Les bases de l’approche de la théologie africaine ont été posées à ladite rencontre 

dont le chercheur rappelle seulement deux éléments qui illustrent l’argumentation : la 

prise de conscience nécessaire à l’élaboration de la théologie africaine et l’importance 

de l’incarnation culturelle de l’Evangile. 

En effet, il est nécessaire de comprendre qu’il ne faut pas importer la théologie pour 

faire de véritables disciples en Afrique. Car « l’Occident dit chrétien compte ses années 

à partir de l’événement qu’est l’incarnation de Dieu en Jésus-Christ. Cela montre bien 

à quel point il a assimilé le message de l’Evangile en le rendant conforme à son histoire 

et à sa vision du monde. Les églises d’Occident ont souvent été les complices plus ou 

moins conscients de cette réduction du témoignage évangélique à une culture : elles 

n’ont pas su garder la distance critique à laquelle les appelait la Parole de Dieu lors de 

leurs engagements dans les diverses cultures de ce monde » (Willowbank 1978 : 7-

8). L’Occident a fait une excellente inculturation de l’Evangile chez lui. C’est lorsque 

l’on considère la conséquence de l’exportation de leur christianisme dans les champs 

de mission, qu’on découvre la nécessité d’entreprendre la conception théologique en 

Afrique. C’est ce que le rapport de Willowbank souligne : « C’est pourquoi les 

missionnaires ont parfois exporté un Evangile enrobé de leur propre culture et imposé 

des conceptions de la vie ecclésiastique marquées par leur mode de vie » 

(Willowbank, 8). Ceci montre que la responsabilité théologique des Maxi chrétiens est 

grande et l’objectif principal à atteindre sera d’amener l’Evangile au cœur de la vision 

du monde des Maxi. 

L’approche contextuelle suggérée par la rencontre de Willowbank pour étudier la 

Parole aujourd’hui se révèle comme un excellent moyen pour faire des chrétiens 

africains des disciples. Elle se résume en ce que « le lecteur ne peut pas et ne doit 

pas interroger les Ecritures comme s’il se trouvait en vase clos. Dans son approche, il 

doit être conscient de son arrière-plan culturel, de sa situation personnelle et de sa 

 
38 Une trentaine de théologiens, anthropologues, linguistes, missionnaires et pasteurs de tous les 
continents se retrouvèrent à Willowbank (Bermudes) en janvier 1978 pour étudier des rapports entre 
l’Evangile et la Culture. 



 

193 
 

responsabilité envers les autres. Ce sont ces facteurs qui détermineront sa manière 

d’interroger les Ecritures. A leur tour, les textes bibliques ne se borneront pas à lui 

donner des réponses. Ils l’interpelleront, révèleront ses présupposés culturels et 

corrigeront sa manière de formuler ses questions. Il sera aussi pris dans un processus 

d’interaction » (Willowbank 23). La nouvelle stratégie missionnaire en Afrique ne 

pourra pas se passer de ces suggestions au risque de voir le christianisme emprunter 

le chemin de ce qu’il est devenu en Occident.  

Ainsi, le seul gage d’une viabilité et crédibilité au christianisme dans le contexte 

examiné supra (§52), c’est de revenir aux principes bibliques, mais non selon la 

théologie occidentale. Car nous avons vu le résultat que cela a donné : 

déchristianisation et sécularisation en Occident, et impérialisme, conflits, révoltes 

(églises indépendantes) et chrétiens mimétiques en Afrique.   

Les statistiques affichent que le centre de gravité du christianisme se déplace dans le 

Sud dont l’Afrique. Mais les conditions politico-socio-économiques ne s’améliorent 

guère, au contraire elles semblent empirer. C’est parce que le système n’a produit que 

des chrétiens et non des disciples, car pour Kä Mana, si on interroge «  les 

communautés de foi en Jésus-Christ sur la conscience qu'elles ont d'elles-mêmes et 

de leur mission, sur l'idée qu'elles se font de leurs grandeurs et de leurs faiblesses, et 

sur l'image qu'elles ont concernant leur impact social et leurs ambitions face aux 

inquiétudes et aux attentes de nos sociétés africaines » (Kä Mana 2004 : 16), la 

réponse est négative : pas de présence visible, à l’exception de l’église catholique. Cet 

auteur parle quant à lui d’une « dynamique d'imbécilisation » qui « abêtit les esprits, 

désoriente les consciences, brouille l'horizon du sens, anémie les capacités créatives 

et conduit peu à peu l'Afrique à un destin d'esclave spirituel et d'insignifiance 

sociopolitique » (Kä Mana). On pourrait considérer que Kä Mana exagère mais, 

lorsqu’on quitte le monde urbain africain où le christianisme est souvent porté par des 

intellectuels, sa configuration dans le monde rural est telle qu’au pays Maxi, cadre des 

présentes recherches, le « paysan converti » au christianisme manifeste une attitude 

qui répond au cliché que présente Kä Mana des chrétiens africains. Le paysan converti 

est comme sorti de ses repères d’appréhension et d’analyse de la vie, et plongé dans 

un monde où il ne comprend presque rien. Il est de l’oralité mais on le fait entrer dans 

la littéralité, un monde de conceptualisation, où il ne peut plus assimiler grand’chose, 



 

194 
 

étant limité par ses soixante ans de vie. Sa situation ressemble à celle de l’albatros de 

Baudelaire (1861) dans « Les fleurs du mal », qui observé sur terre, arrache le 

commentaire suivant : « Ce voyageur ailé, comme il est gauche et veule ! Lui, naguère 

si beau, qu’il est comique et laid ! » (p. 13). L’Evangile doit rejoindre le paysan Maxi 

dans son monde, son univers, surtout dans sa vision du monde afin de le changer de 

l’intérieur, sans vouloir le faire monter dans la barque de la modernité occidentale. 

Plusieurs raisons militent en faveur de cela. 

Deux raisons principales seront évoquées. La première concerne la logique du 

paysan. Decoudras39 P-M (1997 : 17), nous enseigne que « la logique paysanne 

diffère de celle des lettrés et manquer de considérer ce facteur principal, c’est courir 

le risque de passer à côté de la transformation souhaitée lui apporter ». La deuxième 

raison est que « le cœur idéologique de toute culture est religieux, même lorsque cette 

culture, comme le marxisme, se proclame athée » (Willowbank, 41). Dans une Afrique 

de pluralisme religieux « agressif », parce que révolté contre les religions 

traditionnelles, en particulier le christianisme, nous avons besoin de changer nos 

stratégies de mission ou d’évangélisation afin que l’Evangile atteigne la vision du 

monde de l’Africain.  

Et pour rejoindre le paysan dans sa culture avec l’Evangile, il faut entrer en dialogue 

avec lui, vivre avec lui comme Christ l’a fait, l’aimer comme Christ l’aime. Le chercheur 

appelle cette approche la « mission dialogale » et la section suivante montrera 

comment elle repose sur le modèle du Christ.   

5.4.2. Les facteurs bibliques de la « mission dialogale ». 

La présente section montrera que les éléments qui fondent la « mission dialogale » 

reposent sur une base biblique. La première section exposera les deux éléments qui 

fondent la mission dialogale : l’identité ethnique comme base du dialogue et l’histoire 

 
39 L’auteur a travaillé sur plusieurs projets de développement en Afrique. Il souligne la raison 
fondamentale pour laquelle lesdits projets échouent. Voici comment il résume la situation : « les 
arguments ne manquent pas pour dénoncer les échecs de projets, et le discours des acteurs 
institutionnels reporte invariablement la responsabilité sur le milieu rural : poids de la tradition, méfiance 
paysanne, manque d’intérêt pour l’innovation, blocages culturels. C’est oublier que toute acceptation du 
changement est un risque à prendre, pour des sociétés dont une des stratégies consiste justement à 
minimiser le risque, et c’est faire peu de cas des logiques paysannes » (p. 17). La gestion du risque du 
changement chez le paysan et sa logique sont des facteurs importants à prendre en compte dans le 
cheminement avec lui pour assurer toute transformation. 



 

195 
 

culturelle pour rétablissement de la confiance mutuelle. La deuxième section va 

montrer comment ces deux éléments se fondent sur des données bibliques. 

5.4.2.1. Les fondements de la « mission dialogale » 

Les deux expressions : « identité ethnique » et « histoire culturelle » concernent une 

et même entité humaine qu’on peut appeler de différents noms : peuple, race, tribu, 

ethnie, clan ou famille, dépendamment de la considération sociologique. Le chercheur 

n’entre pas dans les débats ethnologiques, mais il s’intéresse à des groupes humains 

où l’ethnie demeure encore une réalité par laquelle, le groupe peut se définir. C’est 

dans cette perspective qu’il examine la première expression. 

5.4.2.1a. L’identité ethnique comme base du dialogue 

L’ethnologie est, selon Kaïser (2008 : 7), « la science qui étudie les modes de vie des 

populations humaines… On entend par mode de vie tout ce qui est nécessaire et utilisé 

pour organiser et prendre son existence en main ».  Le chercheur partira de cette 

définition pour montrer que chez les peuples de l’oralité, l’ethnie est la base qui fonde 

l’existence et donne l’identité la plus élevée. Et c’est cette identité ethnique qui se 

présente comme l’excellent moyen de s’incarner dans un peuple de l’oralité. 

En Afrique, l’Etat-nation ne définit pas les individus comme c’est le cas chez les 

Occidentaux. En effet un Français ou un Anglais est identifié par sa langue qui indique 

un Etat-nation. Mais les Etats-nation africains tels le Bénin, le Togo ou le Congo ne 

réfèrent qu’à des langues occidentales qui les mettent en plus dans un regroupement : 

le français donne l’Afrique francophone, l’anglais donne l’Afrique anglophone et le 

Portugal donne l’Afrique Lusophone. Mais la langue par laquelle, le Togolais ou le 

Béninois s’identifie intrinsequement n’est pas le français, mais plutôt celle de son 

ethnie (Mina, Fɔn, Kabyɛ, etc.). Il se réclame d’une nation ethnique. C’est pourquoi le 

chercheur concluait que c’est l’ethnie (entendre la langue et non l’identité Etat-nation) 

qui donne l’identité la plus élevée aux peuples verbomoteurs. La distinction au sein 

d’un même Etat-nation comme Togolais, Ghanéens ou Béninois se fait sur la base 

ethnique. Au Bénin il y a les Maxi, Batonnou, Idatcha, etc., au total une soixantaine40 

d’ethnies et il n’existe pas une autre manière d’identification au-dessus de l’ethnie. 

C’est d’elle que la société détermine les autres identités de rang inférieur. Juste avant 

 
40 Le Bénin compte, à l’instar de plusieurs autres pays d’Afrique de l’Ouest comme le Burkina Faso 
(Bougma, 2010), un nombre très élevé de langues nationales, une soixantaine selon l’INSAE (2004). 



 

196 
 

l’ethnie se trouve le « clan » ou akɔ (§232). Elle est une identité mémoire que 

déclament les panégyriques. En dessous du clan se trouve la famille élargie (hinnou) 

et la dernière, celle en bas : l’ensemble composé du père, des mères et des enfants. 

Les trois éléments par lesquels se détermine l’identité ethnique africaine sont : la 

langue, le lignage (généalogie ou « ancestralité ») et le rythme. Votre degré 

d’authenticité ou votre intégration ethnique sera mesurée par ces trois éléments. Par 

exemple vous ne pouvez pas prétendre être un authentique Maxi quand vous ne 

pouvez pas bien parler la langue Maxi, ou bien on ne peut pas retracer votre lignée 

(hennu : parents, grand-parents, arrière grand-parents, etc.) et que vous ne 

connaissez ni n’aimez ou ne dansez le Cingumɛ. Un étranger qui prétend aimer un 

Maxinou le démontrera par sa capacité de parler la langue Maxi et son amour pour le 

Cingumɛ. Ainsi la langue, la lignée et le rythme sont les éléments de base qui 

constituent le baromètre de la nature de la relation chez les peuples de l’oralité. Et tous 

ces éléments caractéristiques de l’ethnie sont connus ou révélés par l’histoire et la 

culture du peuple.  

5.4.2.1b. L’histoire culturelle comme base de confiance mutuelle 

A défaut d’une définition universelle satisfaisante de la culture, suivons la synthèse du 

Rapport de Willowbank qui dit : 

si nous devions faire une synthèse de ce qui caractérise une culture, nous 

pourrions la définir comme une combinaison de croyances (Dieu, réalité, finalité), 

de valeurs (ce qui est vrai, bon, beau, normatif), d’us et coutumes 

(comportement, communication, langue, habillement, travail, loisirs, commerces, 

alimentation, etc.), d’institutions (formes de gouvernement, systèmes judiciaires, 

temples ou église, famille, écoles, hôpitaux, usines, magasins, syndicats, clubs, 

etc.) qui toutes rendent solidaires les membres d’une société en leur donnant une 

identité, une dignité, un sentiment de sécurité et de continuité » (p. 15).  

La longueur de la synthèse permet de comprendre que la culture concerne tous les 

domaines de vie d’un peuple. Et malgré le fait qu’aucune culture n’est jamais statique, 

dans le contexte de l’oralité, certains de ses aspects peuvent tomber dans le piège de 

la paralysie du paradigme. Ce qui fait que les nouvelles générations pratiquent 

certaines croyances, valeurs et surtout des us et coutumes dont ils ignorent l’histoire 



 

197 
 

et le sens. C’est pourquoi il faut revisiter l’histoire pour raviver le sens des croyances 

et des us et coutumes. Le processus par lequel il faut procéder est ce que le chercheur 

appelle « l’histoire culturelle ». Le paragraphe suivant va montrer qu’en le faisant, cela 

bâtit la confiance entre les membres de la communauté. 

Dans le système de l’oralité, il n’y a pas d’archivage ni d’ouvrages où l’on peut revisiter 

l’histoire. La société traditionnelle avait développé le système de la caste des griots 

pour redire l’histoire aux générations suivantes. Mais ces griots ont disparu depuis 

quelques décennies. Pour accéder à ce passé historique, pour le comprendre et 

pouvoir le consigner désormais par écrit, il a fallu au chercheur faire des interviews 

collectives. Car dans le système de l’oralité, il n’y a pas de connaissance traditionnelle 

individuelle41 qui ait pour auteur, un individu comme dans le système littéraire de livres. 

L’élaboration du savoir est communautaire et elle produit la mémoire collective, qui 

selon Halbwachs (2001), « est constituée de souvenirs conformant à une interprétation 

des conditions de vie du groupe ». Ici ce sont les aïeux qui ont constitué cette mémoire 

qui est racontée de génération en génération. Et c’est ensemble que l’on peut se la 

rappeler car chacun en détient un pan et c’est lorsque l’un raconte sa part que peut 

s’éveiller chez les autres leur part enfouie. Dans ce processus de reconstitution de 

l’histoire culturelle se crée ce que Halbwachs appelle la « communauté affective » (p. 

15). Il se crée donc ainsi un sentiment d’appartenance à une même racine, une même 

histoire, un même peuple et enfin à une même ethnie. 

Cette découverte du sens de sa culture, réalisée par le groupe, fonctionne comme une 

recréation de l’ethnie. Ceci ravive les liens et l’amour pour l’ethnie se ravive à son tour. 

Cette consolidation de l’identité ethnique débouche sur la confiance en l’appartenance 

à ce passé que l’on partage avec les autres membres du groupe. L’évangélisation du 

Maxi pour amener l’Evangile au cœur de sa vision du monde devrait passer par ce 

processus pour lui faire découvrir le véritable amour, celui du Dieu Yahvé. Car Dieu 

lui-même pour s’incarner dans notre monde s’est servi du passé d’Abraham pour se 

révéler à ce dernier. Et l’élément fondamental qui a motivé Dieu pour envoyer son Fils 

est l’amour pour l’humanité. C’est pourquoi l’évangélisation d’un peuple, d’une ethnie, 

 
41 Même dans la production artistique, il s’agit toujours d’une réalisation communautaire. C’est ce qui 
explique l’existence des différentes castes, telles la caste des forgerons, celle des chasseurs, celle des 
potiers, etc.  



 

198 
 

pour produire des disciples de Christ devrait s’inspirer des « stratégies de Dieu » parce 

que la mission est de Dieu et il a utilisé une approche « dialogale ». 

5.4.3. L’approche « dialogale » est de Dieu 

L’amour est le premier élément qui fonde la mission de Dieu. Dieu va alors démontrer 

son amour aux humains par le fait qu’il a adopté la culture des humains (le choix 

d’Abraham). Et le grand amour s’est démontré par l’incarnation et l’identification de 

Dieu aux humains. Car Jésus-Christ est « Emmanuel », Dieu parmi nous, dans le 

monde au milieu des humains. 

5.4.3.1. Dieu utilise la culture des hommes pour entrer en dialogue avec eux 

Après la rupture de la relation avec l’homme, il n’y a que l’amour de Dieu pour les 

hommes pour expliquer le choix d’Abraham. Dieu en choisissant Abraham lui a parlé 

dans sa langue pour qu’il puisse comprendre le message. Et parlant la langue 

d’Abraham, Dieu adopte la culture d’Abraham. Dieu va se servir de la culture juive pour 

se révéler aux Juifs.  

La Bible retrace l’histoire d’un peuple, le peuple juif, mais à deux périodes historiques 

différentes de leur parcours. Dieu en choisissant le peuple n’a pas fait table rase de 

son passé culturel, il a marché avec le peuple tout en transformant progressivement 

sa vision du monde. Les Juifs ont découvert par leur histoire qu’ils sont des 

descendants d’Abraham (ancêtre éponyme) qui a été choisi par Dieu et dont l’histoire 

leur a été contée et transcrite (Genèse 12-25). Cependant, Dieu n’avait pas caché 

l’origine traditionnelle d’Abraham qui va devenir l’ancêtre des Juifs, mais avec 

Abraham, Dieu initie un nouveau départ, une nouvelle référence à cause de son choix. 

Chaque culture a un sens de son identité, Abraham va apprendre sa nouvelle identité 

d’une manière progressive. Glaser (2008 : 81) résume bien cela : « La religion de la 

famille d’Abraham ne commence à se différencier que lentement de celles des nations 

environnantes. Et elle ne reflète pas la particularité de Yahvé avant l’époque de Moïse. 

Dans la Genèse, ce qui importe ce n’est pas la religion, mais l’appel de Dieu lancé à 

une famille particulière pour faire alliance avec elle ». Cela montre que le changement 

a été vraiment long parce qu’il s’agit d’une nouvelle socialisation et une véritable 

transformation ne peut être complète en une seule génération. La mission en Afrique 

n’a pas appris cette leçon sur le temps qu’il faut pour obtenir le changement. 



 

199 
 

Puis Dieu n’a rien emporté du ciel, on pourrait imaginer combien un objet venant du 

ciel, causerait une distraction et affecterait l’importance et la compréhension du 

message. Ce principe de ne rien emporter du pays qui envoie en mission sera 

recommandé tout au long de l’histoire de la mission que Dieu a initiée. Cela signifie 

que tous ces instruments et ces rythmes que nous retrouvons dans les Psaumes 

appartiennent à la culture juive. Encore Dieu aurait pu faire venir les anges pour 

enseigner la belle mélodie céleste aux Juifs s’il voulait raisonner comme les humains. 

Car les chants juifs à la mesure de la mélodie céleste seraient de l’anathème. Si Dieu 

qui est saint n’a pas considéré les œuvres des humains comme souillées comment se 

fait-il que certains humains aient pu considérer leurs semblables comme sauvages et 

diaboliques ? 

Un élément important, propre aux peuples de l’oralité dont Dieu s’est servi pour bâtir 

l’identité et la culture juive est « l’ancestralité ». Le peuple qui a perdu la référence en 

ses ancêtres va aussi perdre la référence en Dieu. C’est même grâce à cette 

ancestralité que la foi chrétienne se répand encore aujourd’hui (Dieu d’Abraham 

d’Isaac, de Jacob, etc., qui sont tous morts donc des ancêtres). Au lieu d’évacuer ou 

de diaboliser l’ancestralité dans la culture africaine, nous avons besoin de relever le 

défi qu’elle lance aux chrétiens pour voir comment y puiser des principes pouvant 

raviver notre foi. En effet, Bediako relève ledit défi par la question suivante : « Les 

adeptes des religions africaines traditionnelles invoquent leurs ancêtres et croient 

qu’ils sont présents lors de la cérémonie qui suit. (Professons-nous avec la même 

assurance que Jésus est présent lorsque nous prions ?) » (Bediako 2008 : 4).    

Lorsque la mission est motivée par l’amour, le missionnaire le démontre par son degré 

d’intégration dans le champ missionnaire et la capacité de s’oublier pour le bien-être 

de la personne pour qui « Christ est mort ». Ainsi les Juifs n’avaient pas eu besoin de 

dénier ou dénigrer leur culture avant d’être appelés enfant de Yahvé. De même les 

« Africains n'ont pas besoin de changer de culture pour s'appeler enfants de Dieu » 

(Bujo 1992, 4e de couverture). C’est en emmenant l’Evangile au cœur de la vision du 

monde de l’Africain que le christianisme peut devenir une source de richesse pour les 

Africains. Et cela ne sera possible que lorsque ceux qui apportent le message de paix 

suivent le modèle de Dieu, qui s’est incarné afin que l’homme soit véritablement 

transformé de l’intérieur. 



 

200 
 

5.4.3.2. Dieu s’identifie aux hommes afin de les sauver 

L’Ancien Testament a montré que la révélation de Dieu, par interpellation des 

prophètes, des signes et des miracles, n’a pas suffi pour transformer les Juifs afin qu’ils 

incarnent l’amour de Dieu auprès du reste du monde selon la vocation « ancestrale » 

assignée à leur ancêtre éponyme. Le chercheur montrera ici que c’est l’identification 

ethnique (tribale) qui a servi de base du dialogue à la rencontre de Dieu et des Juifs, 

afin qu’ils soient sauvés. 

En Jésus, Dieu s’identifie aux Juifs. Le premier motif de cette identification se trouve 

dans cette phrase : « Car Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique » 

(Jean 3 : 16). Dieu prend l’initiative par amour et le missionnaire qu’il a envoyé a 

accompli la mission en « tant qu’amour » de Dieu.  Il sera montré que les trois éléments 

(racine, langue et rythme) caractéristiques identitaires (§§5421a) seront appliquées 

par Dieu. 

Dieu trouve une origine juive à Jésus. Puisque Dieu a pris la décision de s’incarner, 

en tant que Maître de l’histoire, il va se servir de l’histoire (§5421b) pour confirmer 

l’origine humaine juive de son « missionnaire » (Kapolyo 2008 : 1192)42. Par sa 

souveraineté, il fait naître le missionnaire dans une famille où les prédictions 

permettaient de lui reconnaitre les prérogatives nécessaires à sa mission. Les 

différentes généalogies : Matthieu 1 : 1-17 ; cf. (1 Chronique 2 : 3-15 ; 3) ; Luc 3 : 23-

38 ; cf. (1 Chronique 17 : 11-14 ; Genèse 5 ; 11 : 10-26) sont élaborées pour retracer 

l’origine juive de Jésus-Christ. La précaution d’intégration est allée jusqu’à trouver un 

précurseur pour préparer le champ de la mission : Jean-Baptiste (Luc 1 : 15-17 ; 

Matthieu 3 : 2 ; Marc 9 : 12) fut choisi et il y a un lien familial entre le « missionnaire de 

Dieu » et lui. 

La stratégie fondamentale de l’incarnation est composée de trois éléments : ne rien 

emporter dans le champ de la mission, s’identifier au peuple à évangéliser et vivre 

parmi et comme le peuple.  

Le premier est fondamental et conditionne les deux autres. Il semble exposer le 

missionnaire comme un faible, mais c’est ainsi que la mission peut véritablement 

 
42Voici ce qu’a écrit l’auteur : « Les généalogies étaient également très importante pour situer une 
personne dans la société juive. C’est pourquoi dans la Bible, les gens sont souvent présentés par une 
formule semblable à celle utilisée à propos du père de Samuel ». 



 

201 
 

dépendre de Dieu. Jésus est venu sans rien emporter du ciel. Ceci est un facteur 

important pour l’intégration, car cela l’a plongé dans le contexte dans lequel il s’est 

retrouvé. Il a parlé la langue juive quoi qu’il eût la langue du ciel et s’est approprié toute 

la culture juive. Il a respecté les traditions et est passé par les cérémonies 

d’identification juive que sont, la circoncision (Luc 2 : 21), les rituels de purification et 

de consécration de tout mal (Luc 2 : 22-24). Il a subi la loi de la croissance humaine 

en vivant dans une famille et en apprenant le métier de son père adoptif. Il a connu la 

socialisation juive. Cependant il est important de préciser que Christ n’a pas subi la 

culture juive comme finalité de sa mission, au contraire, il s’était incarné pour la 

transformer de l’intérieur. C’est ce que l’Evangile doit faire à toute culture. Le 

missionnaire ne s’identifie pas à la culture pour simplement s’y accommoder. Le but 

de faire de toutes les nations des disciples, passe par le modèle du rapport que Jésus 

a développé avec la culture juive, modèle qui doit être dupliqué par tous ceux qui sont 

ses disciples. C’est Niebuhr, qui, dans son livre Christ et culture (Christ and Culture), 

a fait une bonne synthèse sur ce que Christ doit apporter à toute culture : « Il n’existe 

aucun élément de la culture des hommes qui échappe au règne du Christ, aucune 

œuvre humaine qui ne soit pas sujette à son pouvoir de transformation » (Niebuhr 

1956 : 217). Le règne de Christ qui transforme toute culture par le pouvoir de l’amour, 

est la finalité de toute incarnation culturelle. Jésus en offrant le modèle, le recommande 

à ses disciples comme la première expérience de la mission. 

5.4.3.3. Jésus recommande aussi la stratégie d’incarnation à ses disciples 

Dans la première « expédition missionnaire » de ses disciples, Jésus recommande la 

stratégie fondamentale de l’incarnation pour la mission. Le chercheur ne fera pas 

l’exégèse de la péricope, mais une simple lecture à l’africaine et « missiologique » 

selon le développement de sa thèse. 

Les textes qui présentent le premier envoi des disciples en mission se trouvent dans 

Matthieu 10 : 5-15 ; Marc 6 : 7-11 ; Luc 9 : 1-5. La principale stratégie de « ne rien 

emporter » est systématiquement recommandée dans les trois Evangiles. Matthieu 

inclut dans sa liste, des choses de grandes valeurs « Ne prenez ni or, ni argent, ni 

monnaie dans vos ceintures (v. 9), ni sac pour le voyage, ni deux tuniques, ni souliers, 

ni bâton… (v. 10) ».  Puis il ajoute à la liste d’autres précisions comme « de n’avoir ni 

pain, ni sac, … de ne pas revêtir deux tuniques » (v.10). L’Evangile de Luc comporte 



 

202 
 

aussi les mêmes interdictions : « Ne prenez rien pour le voyage, leur dit-il, ni bâton, ni 

sac, ni pain, ni argent, et n’ayez pas deux tuniques » (v. 3). 

Les trois choses qui se retrouvent dans les trois textes qui sont : pas deux tuniques, 

pas de sac, et pas d’argent, désignent les premiers éléments de rechange dont a 

besoin tout voyageur pédestre à sa destination43. Après avoir parcouru une longue 

route par la marche, la tunique est la première chose qu’il faut changer après une 

douche qui dépoussière. L’interdiction peut s’interpréter comme le premier geste 

d’incarnation44. Le voyageur s’identifie à l’hôte en acceptant de porter la tunique de 

rechange que l’hôte lui offre. Et on peut comprendre que l’une des raisons de ne pas 

prendre de l’argent consiste à ne pas être tenté de s’acheter une nouvelle tunique de 

rechange, mais d’intégrer la maison qui accueille par cette première identification. Le 

même raisonnement peut s’appliquer à l’interdiction d’emporter du pain. Le voyageur, 

après une longue route a besoin de s’alimenter. Sans pain sans argent, il ne peut que 

manger la nourriture qu’offre l’hôte. Porter la tunique de l’hôte et manger de son pain 

sont deux signes manifestes d’intégration.  

C’est Matthieu qui nous permet de comprendre que la troisième caractéristique 

d’identification (§§5421) qu’est la langue est aussi en vigueur ici. La précision est 

donnée au verset 5b : « N’allez pas vers les païens, et n’entrez pas dans les villes des 

Samaritains ; allez plutôt vers les brebis perdues de la maison d’Israël ». Les disciples 

sont donc envoyés vers leur propre peuple, ceux avec qui ils partagent la même 

identité ethnique (Kapolyo J 2008 : 1218b ; Carson DA : 1984 : 244 ; Buttrick GA 

1951 : 364). Il ne se pose alors plus de problème de langue ni de culture. Les trois 

éléments fondamentaux se trouvent réunies dans cette stratégie d’envoi en mission 

de Jésus.  

Cependant les instructions de Jésus intègrent un autre élément important pour que la 

mission produise une église autochtone dès son implantation. Jésus a demandé de 

chercher dans les maisons pour leur accueil, un homme de paix. La précision de 

 
43 RA Cole, fait une lecture rabbinique de l’interdiction dans son commentaire de l’Evangile de Marc, 
voir The Tyndale New Testament Commentary, 1982, Eerdmans Publishing Company, p. 109, note 1. 
44 F Bassin rapporte l’interprétation que fait Bovon de l’interdiction par « les règles pratiques pour la 
route » cf. François Bovon, L’Evangile selon Luc (tome 1 ; Vaux-Sur-Seine : Edifac, 2006), p. 296. Lui-
même y voit « la perspective d’une courte mission ». Tandis que TR France y voit « la note d’urgence 
qui marquait sa [Jésus] mission vers Israël ». Si la raison pratique trouve un écho dans le texte, le 
facteur « temps » qu’évoquent les deux autres auteurs, semble peu important, étant donné qu’il n’y avait 
pas eu une injonction liée à la durée de la mission.  



 

203 
 

Mathieu est très claire à ce sujet « Dans quelque ville ou village que vous entriez, 

informez-vous s’il s’y trouve quelque homme digne de vous recevoir, et demeurez chez 

lui jusqu’à ce que vous partiez » (v. 11). Les autres Evangiles affirment qu’il faut rester 

dans la maison qui reçoit et y demeurer jusqu’au départ. Matthieu parlant de l’homme 

digne de recevoir, laisse comprendre que ce dernier jouit d’une certaine notoriété et 

remplit certaines conditions sociales, loin du dénuement. Car accueillir des étrangers 

en pourvoyant à leurs tuniques et en les nourrissant pendant tout leur séjour, exige 

une certaine capacité financière. Puis le fait d’accueillir des étrangers relève d’une 

bonté qui montre qu’il s’agit d’une personne particulière (Carson DR 1984 : 245-246)45. 

Une telle personne doit être recherchée car il ne s’agit pas de n’importe qui. Il se 

dégage que le premier point de la mission c’est de trouver cet homme de « paix » qui 

peut déjà prendre en charge le missionnaire et l’œuvre qui naîtra de la mission. D’autre 

part, le fait qu’il est une référence, crédibilise l’œuvre qui naîtra aux yeux de ses 

compatriotes. Une telle œuvre ou église est déjà autochtone dès sa naissance car elle 

ne dépendra pas de la mission mais de l’homme de paix qui est une référence dans 

son contexte. 

Jésus, sachant que la mission de Dieu doit passer par ce modèle d’incarnation, et 

l’ayant vécu, n’a pas voulu envoyer ces premiers disciples vers les païens. C’est 

pourquoi le chemin de la mission est conçu d’une manière graduelle vers l’extérieur. Il 

fallait commencer par les Juifs de Jérusalem, le cœur de la culture juive, puis 

progresser vers la Galilée, les Juifs de la périphérie. Ensuite l’expérience aidant, on 

pourra aller vers un peuple « composite » juif-païen : les Samaritains, avant d’aller 

vers les païens, les autres nations (Actes 1 : 8).  Mais Jésus a dû choisir un apôtre 

qu’il a spécialisé pour le monde païen : Paul qui a véritablement compris son Seigneur 

au point de se faire son parfait imitateur. Il s’était donné la même stratégie d’incarnation 

pour la mission.  

5.4.3.4. Paul s’applique la stratégie d’incarnation pour la mission 

Les multiples voyages missionnaires de Paul montrent qu’il a véritablement compris 

son Seigneur dans son approche de la mission. Il y a deux péricopes qui montrent que 

 
45 Voici comment DR Carson commente cette partie : « To settle into the house of a « worthy » person 
(v.11) implies that the disciples were not to shop around for the most comfortable quarters » (S'installer 
dans la maison d'une personne « digne » (v.11) implique que les disciples ne devraient plus se laisser 
aller à la recherche de meilleurs pied-à-terre ». 



 

204 
 

Paul est un véritable disciple imitateur de Jésus-Christ. Son amour pour Dieu et pour 

le prochain se perçoit par son chapitre sur l’amour (1 Corinthiens 13). Puis Sa stratégie 

missionnaire est corroborée par son texte de 1 Corinthiens 9 : 11-22. 

« Soyez mes imitateurs, frères, et portez les regards sur ceux qui marchent selon le 

modèle que vous avez en nous » (Philippiens 3 : 17). Cette parole de Paul résume le 

processus du disciple par lequel la chaîne initiée par Jésus ne devrait jamais se 

rompre. Il recommande de l’imiter parce que lui-même imite Jésus-Christ (1 

Corinthiens 11 : 1).  Sa vie entière témoignage de son amour pour Dieu et pour son 

peuple puis pour les autres nations qui sont les prochains à qui il a été envoyé pour 

faire connaître l’amour de Dieu. Il a vécu ce qu’il a écrit dans 1 Corinthiens 13 et que 

Coulibaly (2008 : 1502) qualifie de « suprématie de l’amour » car « sans amour, insiste 

Paul, aucune qualité aussi spectaculaire soit-elle, qu’il s’agisse d’un don spirituel ou 

de zèle religieux, n’a la moindre valeur ». Ainsi le vrai amour chrétien, pour Paul, est 

patience et serviabilité. Et il l’a démontré à travers ses voyages missionnaires en 

risquant sa vie pour les autres. Sans ce premier amour, une personne n’est pas 

qualifiée pour être missionnaire auprès des païens (GD Fee 1987 : 635-637). Car c’est 

cette qualité qui peut motiver à s’identifier aux païens comme l’expose Paul dans 1 

Corinthiens 9 : 18-23. 

Bien que le chapitre 9 de la première épître aux Corinthiens prenne le ton d’une 

apologie apostolique, nous y trouvons exposée la stratégie d’incarnation missionnaire. 

Son amour pour Dieu et pour le prochain le prédispose à s’adapter à toute situation. 

Dans le langage imageant africain on qualifiera sa capacité d’adaptation de « stratégie 

caméléonne ». En effet le caméléon a la capacité de se confondre à tout contexte dans 

lequel il se trouve. Si ce dernier le fait comme moyen de défense, Paul s’identifie à 

tous les peuples qu’il rencontre pour faire d’eux des disciples de Christ par le moyen 

de se faire « serviteur de tous » (v. 19). Dans cette péricope de cinq (5) versets, Paul 

décrit quatre catégories différentes de groupes de personnes ou peuple avec qui il 

s’est identifié : les Juifs, ceux qui sont sous la loi, ceux qui sont sans la loi et enfin ceux 

qui sont faibles. Le chercheur ne veut pas définir ces différentes catégories, car ce 

n’est pas utile dans le présent argumentaire. Ce qui importe, c’est ce que révèle le 



 

205 
 

texte sur l’approche de Paul : intégrer les différents peuples lors du déroulement de sa 

mission (Fee GD 1987 : 422)46.  

L’approche paulinienne de la mission est une démonstration de la stratégie 

d’incarnation que le chercheur a développée dans les sections précédentes. On 

comprend pourquoi la préscience de Dieu a préparé Paul en lui conférant plusieurs 

citoyennetés et la possibilité de parler plusieurs langues. Il est Juif : « circoncis le 

huitième jour…Hébreu né d’hébreux » (Philipiens 3 : 5), mais aussi citoyen romain 

(Actes 22 : 28). En tant que Pharisien, Docteur de la loi, il parle l’hébreu, ses épîtres 

montrent qu’il parle et écrit le grec, Morlet confirme que « dès sa naissance, Paul 

possédait donc tous les titres de gloire possibles, et la suite de sa vie fut aussi 

brillante » (Morlet 1985 : 128). En tant que citoyen romain, il parle le latin et c’est 

pourquoi il doit aller rendre témoignage du Seigneur à Rome. 

Le modèle que nous offre Paul, montre que la stratégie biblique de faire des disciples 

doit se reposer sur la motivation de l’amour pour Dieu et pour les autres personnes qui 

sont nos prochains, quel que soit leur lieu de résidence. Et quand c’est l’amour qui 

motive la mission, la stratégie de s’identifier à l’autre pour dialoguer avec lui devient la 

source qui va produire des disciples nés par l’amour de Dieu. La conversion cessera 

d’être la fuite de l’enfer pour chercher refuge en Dieu. Cette stratégie de faire naître 

par l’amour de Dieu est ce que Paul appelle le « mystère de Christ ». Et pour Paul, 

« ce mystère, c’est que les païens sont cohéritiers, forment un même corps, et 

participent à la même promesse en Jésus-Christ par l’Esprit » (Ephésiens 3 : 6).  

Cette stratégie d’intégration ethnique comme base de dialogue n’est pas seulement 

efficace pour faire des disciples, mais elle l’est aussi là où la mauvaise approche de la 

mission a produit des chrétiens qui sont à la base de conflits communautaires. Elle se 

présente comme une stratégie de réconciliation parce qu’elle est basée sur l’amour de 

Dieu pour le prochain. C’est ce que va démontrer le prochain chapitre. 

           

 
46 GD Fee met l’accent sur la liberté de l’apôtre, d’abord par rapport aux hommes « he is thereby also 
‘free’ from all people (i.e., free from the restrictions that patronage might impose) » puis, la capacité de 
s’adapter ensuite à toute situation. Cette liberté doit être comprise comme l’ouverture aux autres que 
donne l’amour véritable du prochain. R Somerville parle de la liberté comme « le moyen par lequel il 
peut le mieux accomplir la mission qu’il a reçue du Seigneur Jésus », cf. La première épitre de Paul aux 
Corinthiens, tome 2. Vaux-Sur-Seine, France : Edifac, 2005, p. 44.  



 

206 
 

Conclusion 

Ce chapitre a permis d’identifier les causes du conflit, qui est d’ordre théologique du 

côté de la communauté de la mission et ethnique du côté de la communauté Vodun 

Xɛbyoso. La principale cause théologique relève de la sotériologie des EEAD que ceux 

du Bénin comprennent comme une rupture géo-spatiale, sociologique, culturelle et 

religieuse. La communauté Vodun n’a pu tolérer la faute grave de rupture et 

d’ignominie ethnique. Elle a répondu par des stratégies dont l’une est la violence 

physique. Ce chapitre a montré que la solution au problème se trouve dans l’amour 

biblique qui fait des disciples. Solution que le chercheur a nommée « mission 

dialogale » et qui repose sur le modèle de Jésus-Christ. La « mission dialogale », pour 

résoudre le conflit, doit aider les deux communautés à la réappropriation de l’identité 

commune qu’elles ont perdue. Et chez un peuple verbomoteur, la reconstitution de leur 

histoire est un moyen par excellence pour cette réappropriation. Le chapitre suivant va 

montrer la praticabilité de ces deux principes pour la résolution du conflit au niveau 

des deux communautés EEAD et Vodun Xɛbyoso au pays Maxi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

207 
 

 

 

 

 

CHAPITRE 6 : APPROCHE PRATIQUE DU DIALOGUE 
INTERRELIGIEUX AU PAYS MAXI 

 

Ce chapitre est une application de la sixième étape de MADIR. Il décrit comment le 

dialogue s’est réellement passé au pays Maxi et rassemble les cinq premières étapes 

déjà réalisées. 

 L’objectif de ce chapitre est de montrer les étapes pratiques de la résolution du conflit 

au pays Maxi. Trois sections permettront d’atteindre cet objectif. La première regroupe 

les quatre étapes préparatoires indispensables à la réconciliation. La deuxième section 

rend compte du jour de la réconciliation, du pardon et de la guérison. La troisième 

récapitule la formulation des principes de résolution du conflit. 

6.1. Les quatre étapes préparatoires à la réconciliation 

Le but de cette section est de décrire les quatre étapes franchies pour atteindre la 

réconciliation. Il s’agit de mettre en exergue ce que le chercheur a fait et qui sous-tend 

la rédaction des chapitres deux, trois et quatre. La première étape concerne la 

recherche d’une expérience pratique de réconciliation. La seconde décrit l’intégration 

culturelle du chercheur dans l’ethnie Maxi. La troisième étape se rapporte à 

l’intégration dans les deux communautés. La quatrième traite des neuf mois de séjour 

du chercheur au sein des deux communautés. 

6.1.1. La recherche d’expériences pratiques de réconciliation 

L’échec de la première intervention du chercheur dans le conflit l’a poussé à la 

recherche de modèle de résolution à contextualiser. Cette section expose les deux 

catégories de modèles trouvés et leurs limites. La première regroupe les modèles de 

facilitation de dialogue dans les communautés à la base. On note principalement le 

modèle PFVA (Planifiez Faites Vérifiez Ajustez) et l’expérience des Organisations 

Communautaires à la Base (OCB) de la Guinée. La seconde catégorie concerne le 



 

208 
 

modèle d’une intégration culturelle qui fut principalement l’expérience de « Tokombéré 

au pays des Grands Prêtres » au Nord-Ouest du Cameroun.  

6.1.1.1. Les guides ou manuels sur la facilitation de dialogue 

Dans ses recherches, le chercheur n’a pas trouvé de description d’approche concrète 

de résolution de conflit religieux à la base. Jean-Nicolas Bitter, expert international de 

résolution de conflit, n’a connu et décrit que des approches de résolution de conflits à 

composante religieuse (Douala, AG-Cevaa, 2018). Le chercheur a, par contre, trouvé 

plusieurs guides et manuels dont il en expose deux pour mettre en exergue leurs 

limites pour l’applicabilité à son cas d’étude.  

Le modèle PFVA est réalisé par l’Université de Victoria au Canada47. Ce guide pour 

faciliter le dialogue en communauté propose les différentes étapes suivantes : 

 Planifier : identifier les malentendus, développer l’invitation, et déterminer 

comment les gens peuvent se réunir ; 

 Faire : incarner les principes du dialogue (cinq au total), commencer 

doucement, et rester flexible ; 

 Vérifier : se poser certaines questions pour s’assurer que l’objectif est atteint. 

 Ajuster : penser les résultats en considération et faire des ajustements, car « le 

dialogue est un acte d’équilibrage, une danse, une forme d’art qui crée la beauté 

de la communauté » (Reist et Jenei 2018 : 6). 

Le second modèle intitulé « comment former les facilitateurs en dialogues des 

générations concernant l’excision » est expérimenté en Guinée par une OCB qui 

propose des « séances de dialogue » réalisables selon les cinq étapes suivantes : 

 Pratiquer l’écoute et le dialogue 

 Apprécier les parcours de vie traditionnelle et moderne 

 Aborder le sujet de l’excision 

 Associer les dialogues des femmes et d’hommes 

 Préparer la période de suivi 

 
47 Il s’agit d’une ressource qui a été développée grâce au financement fourni par le Gouvernement du 
Canada dans le cadre du projet dialogue Let’s Talk Cannabis. Et c’est réalisé par l’Institut Canadien de 
recherche sur l’usage des substances. http://www.ccsa.ca/Fra/collaboration/Cannabis-
Dialogues/Pages/default.aspx consulté 20/2018. 



 

209 
 

Ces modèles montrent que pour tout dialogue, il est nécessaire d’établir des étapes à 

suivre. Le chercheur trouve ce principe valable pour son étude parce que toute 

résolution de conflit avec des peuples verbomoteurs passe par le dialogue. Il en est 

de même pour l’ensemble des principes dans leur forme. Toutefois, leurs techniques 

de mise en œuvre s’appliqueraient difficilement au cas d’un peuple verbomoteur. Ces 

limites qu’il releve, se verifient particulièrement dans son cas d’études. En effet, si ces 

principes pourraient s’appliquer plus facilement dans le cas d’une communauté 

intellectuelle, chez un peuple verbomoteur en conflit religieux violent, l’identification 

des malentendus par exemple ne peut pas se faire par questionnaire comme proposé 

à l’étape de planification. Cependant, en dépit de leurs limites, ces différents modèles 

ont inspiré l’approche que le chercheur a conçue. La section suivante présente le 

principal modèle qui a inspiré son système d’intégration du champ de la recherche. 

6.1.1.2. Le modèle d’intégration culturelle 

Le modèle qui a inspiré le chercheur, ne traite pas de conflit religieux. Il décrit plutôt 

l’intégration culturelle et religieuse des chrétiens catholiques dans un contexte 

religieux chez les Kirdis, un peuple verbomoteur vivant au Nord-Ouest du Cameroun.   

Pour ne pas s’étendre sur l’expérience, le chercheur exposera seulement les points 

importants qui l’ont inspiré et favorisé sa propre intégration. 

L’expérience des Kirdis est un record historique d’intégration culturelle qui pour lui était 

inédite jusqu’à ses travaux de recherche. Elle est rapportée dans le livre d’Aurenche 

(1996), « Tokombéré au pays des Grands Prêtres. Religions africaines et Evangile 

peuvent-ils inventer l’avenir ? ». C’est l’histoire de trois missionnaires : « à la suite de 

Baba Simon, pionner africain de la première évangélisation, Christian Aurenche, prêtre 

du diocèse de Paris, envoyé en mission, témoigne de son expérience d’évangélisateur 

et de médecin auprès des Kirdis ». Ce livre décrit la rencontre concrète entre le 

christianisme et les croyances africaines et a instruit le chercheur des éléments 

importants suivants en matière d’intégration culturelle : 

 Dans la pratique, « le dialogue ne concerne pas que la parole. Le dialogue 

devient nécessaire là où deux choses, situations, deux nations, cultures 

religions se font face » (Aurenche 1996 : 67). Un exemple est que l’hôpital est 

aussi un lieu de dialogue « car les objectifs et les méthodes de soins de 



 

210 
 

l’Occident ont besoin d’entrer en dialogue avec les objectifs et méthodes 

pratiqués en Afrique » (Aurenche, p. 67). 

 Le premier principe du dialogue qui se dégage de cette expérience est que le 

dialogue doit mettre l’humain, l’homme au centre de ses réflexions et objectifs. 

Les autres considérations deviennent secondaires. 

  Le second élément doit concerner la misère de l’humain (on pourra établir un 

rapport entre la misère et le mal, le péché, sans toutefois statuer que la cause 

de toute misère est le péché. La misère peut avoir pour cause des facteurs 

endogènes et des facteurs exogènes. 

 Le troisième élément concerne le cadre de vie de l’humain en question. 

L’humain ne peut pas s’épanouir en dehors de son milieu et toute réflexion sur 

l’humain qui néglige ce troisième élément serait moins disant.  Le dialogue doit 

s’examiner dans la trilogie : humain-misère-environnement.  

Ce modèle fut important pour la conception du modèle que le chercheur a conçu. Il a 

éclairé le chercheur pour penser sa propre intégration dont le premier essai s’était 

soldé par un échec qui sera à la base de la présente étude. La prochaine section 

développera l’induction de cet échec. 

6.1.2. Intégration ethnique 

Le but de cette section est d’exposer les deux faiblesses qu’a révélé l’échec de la 

première intervention du chercheur dans le conflit au pays Maxi. Puis la correction de 

ces faiblesses ainsi que la plus-value générée pour la présente étude. 

6.1.2.1. Incompétence en résolution de conflit 

Cette section montre qu’à défaut d’intégrer une école de résolution de conflit (qui 

n’existe pas au Bénin), le chercheur a procédé par une formation en autodidacte. Les 

années 2012 à 2014 ont été consacrées à ladite formation, dont témoigne le nombre 

d’ouvrages lus. Le chercheur rend succinctement compte dans les lignes qui suivent 

de ladite formation en indiquant les références des grands domaines des ouvrages 

consultés.  

Les ouvrages lus, sont ceux sélectionnés parmi plusieurs, d’auteurs africains, pour 

rendre compte des domaines explorés avant l’investigation du champ de recherche. 

Ces ouvrages couvrent plusieurs domaines. Le premier concerne les outils de 

recherche empiriques et littérature africaine orale, dont les plus importants sont :  



 

211 
 

 Bogniaho A 2011. Méthodologie de la recherche en littérature africaine orale 

 Ela JM 2007. La recherche africaine face au défi de l’excellence scientifique 

 Kakpo M 2011 (éd). Voix et voies nouvelles de la littérature béninoise.  

Ces œuvres ont préparé le chercheur à adopter des attitudes idoines en recherche en 

littérature orale et utiliser convenablement le langage pour communiquer dans le 

contexte de l’oralité. Ils ont servi de guide tout au long des investigations. Le reste des 

ouvrages couvre les domaines ci-après. 

 La philosophie africaine (Hountondji et Mamoussé), qui a fait découvrir la 

pensée symbolique de l’oralité. Les chants du rythme Cingumɛ en regorgent (le 

chercheur en a fait une description au §2522). Paulin Hountondji est une 

référence mondiale de la philosophie africaine. Il a initié un laboratoire d’étude 

des réalités africaines dont les premiers travaux sont publiés dans l’ouvrage 

« Les savoirs endogènes ». 

  La géomancie divinatoire africaine (Maupoil, Verger), a été un outil pour percer 

le secret du « Fa », l’art divinatoire béninois. Et le « Fa » est à la fois la divinité, 

par laquelle parlent les autres divinités, et la science d’interprétation du monde 

invisible. Au Bénin, le « Fa » est introduit dans l’enseignement au Secondaire 

et en sociologie à l’université étatique d’Abomey-Calavi (UAC).  

 Le chercheur a été suffisamment instruit par la théologie de l’identité de 

Bédiako48 pour vouloir conserver la syntaxe de la pensée symbolique dans la 

traduction.  

 Les autres sous-domaines sont : la théologie africaine, l’ethnicité et le 

tribalisme, la culture et les croyances. 

 Et enfin, les différents ouvrages sur les outils techniques de recherche dont il 

faut mentionner celui que le chercheur a suivi pour rédiger la présente 

dissertation : Smith K 2008, Rédaction d’un travail académique et recherche 

théologique : un guide pour étudiant. Johannesburg, Afrique du Sud : SATS 

Press.  

 
48 Voici la question fondamentale qui fonde sa théologie : « Est-ce que les africains pouvaient devenir 
pleinement chrétiens seulement en accueillant la mentalité des chrétiens occidentaux, et en laissant 
tomber les choses qui les rendaient vraiment africains ? » 



 

212 
 

Loin de répertorier tous les auteurs par domaine, le chercheur en a simplement indiqué 

quelques-uns, importants pour la compréhension de la pensée et la mentalité 

africaines.  

Ces ouvrages étudiés en prélude à sa recherche l’ont accompagné tout au long de ses 

travaux. La section prochaine va permettre de comprendre combien cette formation 

autodidacte a été nécessaire pour combler la seconde lacune du chercheur : 

l’acculturation  

6.1.2.2. Acculturation du chercheur 

Deux réalités ont mis à nu les carences identitaires du chercheur : la langue et le 

rythme. Il fallait combler ces lacunes pour faciliter l’intégration culturelle. 

Tous les échanges se tenaient en langue Maxi. Ainsi, lors de ses premières 

interventions, le chercheur a été constamment repris : « parles-nous dans notre 

langue ! » Parce que son discours était truffé de mots et expressions français. Né de 

deux parents Maxi et ayant grandi au village, c’était inconcevable que le chercheur ne 

puisse tenir une conversation entièrement dans sa langue maternelle. Cette 

expérience a révélé la crise d’identité du chercheur, qu’il fallait régler avant toute 

entreprise de recherche. Avec l’appui de Wycliffe, structure de traduction de la Bible 

et d’alphabétisation dans les langues africaines, le chercheur a comblé le déficit 

linguistique. La pratique de lecture systématique journalière de la Bible et la 

prédication dans la langue ont renforcé les acquis linguistiques Maxi. En outre, le 

séjour à Accra dans le centre « Akrofi Christaller Institute » dont Bediako Kwame était 

le recteur, où toute thèse de doctorat est systématiquement résumée dans la langue 

maternelle de l’étudiant a servi de cadre d’apprentissage et de renforcement de la 

compétence en étude des langues africaines. 

Le second élément caractéristique de l’acculturation du chercheur s’est révélé par son 

incapacité à danser les rythmes de son ethnie. Le rythme spécifique des Maxi qui se 

rencontre partout, dans les funérailles, dans les réjouissances (mariage, intronisation, 

etc.) est le Cingumɛ. Ce rythme, jadis exclu dans l’église, y est aujourd’hui prisé. La 

danse de ce rythme est un critère de différenciation entre le vrai et le faux Maxi. Le 

chercheur s’était donc révélé un faux Maxi lors de ses premières visites. Ce défi, 

indispensable pour une intégration réelle a été relevé au bout de six (6) mois d’exercice 

de la danse. Avec l’anthropologie du geste de Marcel Jousse, le chercheur a découvert 



 

213 
 

qu’il ne s’agit pas du rythme pour le rythme ni de la danse pour la danse. Mais c’est 

par le rythme que l’identité psychologique  de la communauté s’anime par les procédés 

musicaux à plusieurs niveaux.  

Ainsi, la maitrise de la langue et de certains rythmes, met fin à l’acculturation du 

chercheur et ouvre la porte à une intégration culturelle accomplie. Car les trois grandes 

caractéristiques de l’identité Maxi que sont la langue, les rythmes et la généalogie, se 

trouvent ainsi réunies chez le chercheur.           

6.1.2.3. Intégration culturelle réussie 

L’objectif de l’intégration est double : connaitre l’ethnie de l’intérieur afin de mieux 

apprécier les enjeux du conflit, puis devenir crédible afin de gagner la confiance des 

deux communautés. 

Le processus d’intégration s’est fait en trois paliers : familial, villageois et zonal. Il s’est 

réalisé à chaque niveau par l’adhésion aux différentes structures propre à ce niveau 

et par de la recherche historique. 

Chaque famille clanique est dirigée par le chef de famille ou le représentant ancestral 

appelé au pays Maxi par « Dah » suivi du nom de l’ancêtre éponyme. Ainsi, Dah Ahoga 

est le chef de famille des Ahoga. Ce dernier est assisté par un collège de conseillers 

composé des pères de famille du clan. Un poste spécial est réservé au représentant 

de tous les enfants, appelé « Vigan » (Vi/enfant- gan/chef/responsable, ce qui donne 

responsable des enfants). Ce poste a été spécialment doublé pour faciliter l’intégration 

du chercheur. Ainsi, il a été nommé le « Vigan » des intellectuels Ahoga49, pour agir 

au nom du « Dah Ahoga » en dehors de la zone Maxi.   

L’objectif présenté par le chercheur de vouloir comprendre et écrire l’histoire de la 

famille Ahoga a été l’élément fondamental intégrateur. Après l’initiation au rythme 

spécifique « Gbehun » des Ahoga, le chercheur a eu accès à tout ce qui pouvait lui 

permettre de connaitre la famille, le clan Ahoga et participer au développement du 

village Logozoxɛ et de l’ethnie Maxi. Tout ce que le chercheur a écrit au chapitre deux 

sur la sociologie, l’anthropologie maxi et surtout l’ancestralité et les Vodun lignagers 

 
49 Pour les mariages, c’est chez le chercheur que les cérémonies de dot se font dans la capitale. Une 
Association familiale a été créée pour gérer les problèmes liés à tous les fils, petits-fils et arrières petits-
fils Ahoga séjournant en ville. Le chercheur rend compte au Dah Ahoga au village une fois par an.  



 

214 
 

provient de la recherche au niveau de la famille, que les deux autres niveaux ont 

confirmé, élargi et approfondi. 

Au niveau du village, le chercheur a adhéré aux associations de développement du 

village. Tout ce que le chercheur a écrit sur l’histoire des villages de Logozoxɛ, 

Monkpa, Wɛɖɛmɛ et Gobaɖɑ, provient des investigations qui ont été favorisées par le 

roi. Ce dernier fut enthousiasmé par le projet d’écrire sur l’histoire de son village. Il a 

mis à la disposition du chercheur des personnes ressources et quelques moyens. Le 

chercheur fit une expérience fascinante à sa première rencontre avec le roi Tchaou 

Toffa de Logozoxɛ. Ce dernier descendit de son trône pour l’accueillir, chose rarissime 

dans la tradition. La raison, jusqu’alors ignorée du chercheur, fut que la reine-mère 

était une tante à lui. Le roi, par ce geste, honorait en réalité sa propre mère. Les 

informations sur les différents « Akɔ », les Voudun inter-ethniques, et une portion de 

l’histoire Maxi de Savalou, dans le chapitre deuxième, proviennent des investigations 

faites à ce niveau, qui seront complétées par celles du niveau zonal. 

Au niveau zonal, le chercheur a adhéré à l’association culturelle « MAHI-HOUINDO » 

regroupant les cadres, les rois et têtes couronnées, et dont l’objectif principal est la 

valorisation de la culture Maxi. L’association se réunit chaque troisième weekend du 

mois de novembre. Toutes les interviews réalisées auprès des cadres et des rois et 

têtes couronnées Maxi ainsi que toute la documentation sur les Maxi ont été favorisées 

par cette adhésion. Ce fut à cette occasion que les articles des artistes sur l’histoire, 

la philosophie et les croyances Maxi ont été collectés. Ce fut aussi par ce truchement 

que le chercheur a accédé à l’unique thèse (1978) où l’histoire Maxi a été esquissée 

pour la première fois. L’auteur, un Professeur d’histoire et de géographie est devenu 

le coach du chercheur. L’histoire Maxi que le chercheur a écrite dans le chapitre 

deuxième est le couronnement des investigations réalisées à ce niveau. La dernière 

activité qui a parfait l’intégration fut la participation à la fête Maxi appelée « la fête des 

ignames ».  

Le 15 août de chaque année, est célébrée la fête des ignames dans la ville de Savalou, 

chef-lieu des Maxi. En effet, l’igname étant la principale production agricole des Maxi, 

une fête en célèbre la bonne récolte. La participation du chercheur parfait son 

intégration et assure sa crédibilité comme vrai Maxi. Il peut alors opérer son intégration 

dans les deux communautés Vodun Xɛbyoso et EEAD au pays Maxi. 



 

215 
 

6.1.3. Devenir membre des deux communautés en conflit 

L’objectif de cette section est de montrer comment le chercheur s’est fait membre des 

deux communautés pour se faire le représentant du dialogue devant conduire à la 

réconciliation. L’intégration du chercheur dans les deux communautés s’est réalisée 

par un intermédiaire au niveau de chaque communauté. Et la recherche sur l’histoire 

du peuple Maxi et du Vodun Xɛbyoso a été l’élément motivateur pour le 

rapprochement. 

Le rôle d’intermédiaire a un lien avec ce que le chercheur a examiné dans le chapitre 

cinq par rapport à l’envoi des disciples de Jésus en mission. La recommandation de 

Jésus de trouver des hommes crédibles dignes de confiance, s’est analogiquement 

concrétisée dans ces deux intermédiaires : Dah Kandénu pour la communauté Vodun 

et l’Ancien d’église Benoit Ahoga pour la communauté EEAD. Grâce à eux, le 

chercheur a été accepté et admis dans chaque communauté. 

Au niveau de la communauté Vodun, Dah Kandénu fut l’intermédiaire très influent, 

parce qu’il est politiquement le Chef de l’Arrondissement (CA) de Logozoxɛ. De 

profession ingénieur géomètre, il est socialement de la classe supérieure. Au niveau 

du système Vodun, il est également dans les instances supérieures. Il fut 

responsabilisé pour la modernisation de ce système. L’intégration culturelle fut pour le 

chercheur un atout pour une rapide incorporation dans la communauté sous le 

coaching de Dah Kandénu. Son initiation a été spéciale et courte à cause de son 

intermédiaire, son identité culturelle affirmée et du projet de recherche sur l’histoire 

Maxi ainsi que la résolution du conflit. Toute la description du Vodun Xɛbyoso, son 

organisation, les étapes d’initiation, sa fonction et sa théologie, décrits dans le chapitre 

trois (3), n’est connue que des membres de la communauté. Le chercheur a appris et 

a dansé les panégyriques, ce qui lui a permis de les transcrire pour les analyser. Vers 

la fin de 2015, plusieurs Hunnon ont fait du chercheur leur confident, ce qui est 

l’attestation de la confiance dont il jouissait désormais au niveau de cette communauté. 

Au niveau de la communauté EEAD, le chercheur, bien que Pasteur, a eu bsoin de 

l’Ancien d’église Benoit Ahoga de l’EEAD Logozoxɛ pour faciliter son acceptation. 

Benoît Ahoga, dépanneur radio à la retraite, assume une fonction de levée de fonds 

en faveur des églises et ministères. Pour cela il est bien connu et apprécié de toutes 

les EEAD au pays Maxi. Toutes les descriptions empiriques du chapitre quatre (4) 



 

216 
 

proviennent des investigations effectuées au niveau des communautés locales des 

EEAD d’Axɔsɛdo, Wɛsɛ, Logozoxɛ et Wɛɖɛmɛ. La preuve de l’admission du chercheur 

comme membre EEAD fut qu’il a été autorisé à prêcher et enseigner bien qu’étant 

Pasteur baptiste. 

Ainsi, vers la fin de 2015, toutes les preuves étaient réunies, montrant que le chercheur 

était véritablement connu et accepté dans la société Maxi par les cadres et les rois et 

têtes couronnées. Les deux communautés, l’ayant, elles aussi, accepté, la décision a 

été prise de se concentrer sur la résolution du conflit. Ces différentes phases de 

l’intégration ont été réalisées lors de brefs séjours du chercheur. Pour une proximité 

plus accrue, le chercheur est allé vivre ensemble avec les deux communautés pendant 

son année sabbatique. 

6.1.4. Vivre avec les deux communautés en conflit 

L’objectif de la section est de montrer que le vivre ensemble du chercheur avec les 

deux communautés a ravivé l’unité identitaire qui a conduit à la rencontre de la 

réconciliation. 

Une année sabbatique du chercheur d’avril 2016 à février 2017 lui a permis d’atteindre 

l’objectif du « vivre ensemble physique » avec les communautés. A cause de la 

confiance préalablement établie, les communautés se sont engagées dans la 

recherche historique et la réconciliation. Le chercheur et les deux communautés, 

étaient convenus des faits suivants : 

 Chaque communauté aide le chercheur à la reconstitution de l’histoire des Maxi 

 Le chercheur aidera les communautés à ce qu’une issue soit trouvée à la crise 

 Les communautés acceptent que le chercheur enregistre et filme les interviews 

afin de les exploiter 

 Les communautés acceptent de se rencontrer sous l’égide du chercheur. 

Après cet accord, chaque communauté a constitué des groupes, composés 

exclusivement d’adultes, pour entrer dans le processus de la recherche historique et 

du dialogue. Les activités qui ont meublé le séjour du chercheur sont de plusieurs 

ordres, mais il en cite seulement les plus importants.  

Il y avait eu des visites individuelles, très nombreuses, car chaque responsable des 

différentes communautés dans chaque village et ville a reçu au moins cinq visites. 



 

217 
 

Certains responsables, ont en retour rendu visite au chercheur pour des échanges 

personnels. Ces visites ne sont pas enregistrées, mais le chercheur prenait des notes 

quand le sujet concernait un pan de l’histoire ou le Vodun Xɛbyoso. 

Il y avait eu des rencontres d’entretien collectif. Elles ont été toutes enregistrées selon 

l’accord préalable. Il s’agit de la collecte des données sur l’histoire des Maxi et le 

Vodun Xɛbyoso. Chaque groupe en a connu au moins deux, sauf l’EEAD de Wɛsɛ qui 

a préféré y consacrer une matinée entière. En dehors de ces deux activités principales 

réalisées au niveau de chaque communauté, les autres activités différaient selon qu’il 

s’agit de la communauté Vodun ou de l’église. 

Au niveau de l’église, le chercheur a donné des enseignements, des conférences et 

des prédications et participé à toutes les activités habituelles des églises locales. La 

confiance établie pendant ce séjour a préparé l’EEAD à répondre à la rencontre des 

prêtres du Vodun Xɛbyoso fixée pour le sept (7) février 2017.  

Au niveau de la communauté Vodun, le chercheur avait reçu des doléances de la part 

des responsables, notamment la demande de médicaments de base à distribuer à 

certaines communautés et centres de santé (deux). Le chercheur a satisfait à cette 

demande. Il lui a aussi été demandé d’aider à restaurer sur le site du Vodun Xɛbyoso 

de Wɛɖɛmɛ, une maison lézardée. Mais il n’a pas accédé à cette demande pour des 

raisons théologico-éthiques. Enfin il y avait eu une activité test, la visite du site où le 

Vodun Xɛbyoso serait descendu à l’origine. Le chercheur a accepté d’effectuer le 

voyage. Le lieu est situé à une soixantaine de kilomètres du village Logozoxɛ et pour 

s’y rendre, il n’y a que 18 km de piste en voiture, 29 km de piste cyclable et 14 km de 

piste pédestre dans la brousse. L’annexe II.9 présente quelques photos décrivant des 

aspects du site. Cette dernière activité réalisée le six (6) février favorisa la rencontre 

avec les chrétiens qui eut lieu le sept (7) février 2017. 

6.2. L’identité ethnique, source de réconciliation et de guérison 

L’identité ethnique est l’élément qui a brisé la tension émotionnelle liée au conflit qui a 

perduré pendant des décennies. Elle a ainsi libéré les cœurs contrits pour faire installer 

un véritable dialogue entre les responsables des EEAD et le « clergé » Vodun. Cette 

libération a conduit à l’échange autour de l’histoire culturelle des Maxi. La réconciliation 



 

218 
 

a été couronnée par la guérison de blessures liées au conflit lors du face à face des 

deux communautés.  

6.2.1.  Le contenu intrinsèque de la rencontre 

Le mercredi 7 février 2017 à 8h, eut lieu la réunion attendue. Dans une atmosphère 

tendue de part et d’autre, les deux groupes cibles s’installèrent séparément, se 

regardant en chiens de faïence et comme rangés en ordre de bataille : chrétiens d’un 

côté, vodunons de l’autre. Sur leurs visages se lisaient la crispation et la méfiance 

réciproque. Le chercheur avait été aussi gagné par le sentiment qui animait les deux 

groupes. Mais l’on était là et il fallait avancer. D’abord avec la problématique de 

l’identité ethnique en tant que base du dialogue. 

Prenant la parole à la suite de son introduction par Dah Kandénu, la solution toute 

trouvée qui était apparue au chercheur pour tenter de décrisper l’ambiance afin de 

permettre de véritables échanges était celle de l’identité ethnique. Ainsi, le chercheur 

demanda à tous, chrétien ou vodunsi, de lever la main à son appel, pour lequel il faisait 

volontiers usage de l’identité « Akɔ » c’est-à-dire, lignagère. Il avait à peine commencé 

par les « Jɛtɔ », qu’aussitôt des mains se sont levées à son appel de part et d’autre, 

dans les deux groupes ; les intéressés se mirent tout à coup à se regarder avec 

stupéfaction et même à se sourire. Les « Ayatɔ » et les « Gbétɔ » firent pareil.  Le 

chercheur décida sciemment de s’arrêter à ce point. Alors, après un court moment de 

silence, éclata et du fond de la salle, une vive protestation élevée par un participant 

qui s’était dressé et qui debout, révolté, réclamait : « et nous les « Dévɔ », alors tu 

nous as oubliés ? Mes frères levez vos mains où que vous soyez ». Et instantanément, 

des mains se levèrent dans les deux camps et la même chose se reproduisit quand 

vint le tour des autres « Akɔ » revendiquant leur part à l’appel. A la fin de l’exercice, 

aucun des participants n’était de reste. Et, miracle ! le climat de la salle ne fut plus le 

même car, entre sourires continuellement échangés et joie mal contenue, les uns et 

les autres venaient indifféremment de se découvrir qui un frère, qui une identité 

ethnique commune au sein du groupe d’en face. Là, le dialogue véritable était amorcé 

et sera renforcé par le partage autour de l’histoire culturelle maxi. 

Avec un tel changement d’atmosphère, il était devenu plus facile d’aborder l’histoire 

Maxi en commençant par répondre à la double question : qui sommes-nous et qu’est-

ce qui fait notre particularité ? Pour ce faire, les participants, les Dah en particulier, ont 



 

219 
 

essayé de raconter des pans entiers de notre histoire, qu’il nous était loisible de 

compléter avec des informations glanées lors des différentes recherches. Et c’est à 

l’unanimité que nous sommes parvenus à la conclusion qui s’imposait : chrétiens ou 

vodunsi, nous avions la même origine et dans nos veines coule en réalité le même 

sang ; c’est-à-dire que, nous sommes tous descendants d’un seul et même ancêtre 

lointain, Dɔvi du village du nom de Mitɔgbodji, et du petit-fils de celui-ci, Gba-Xakɔ, qui, 

devenant roi, prit le nom de « Axɔsu Soxa » en fondant le royaume de Savalou. Ce 

rappel historique suivi de celui de l’esclavage qu’ont vécu nos ancêtres, avait fini par 

renforcer durablement le sentiment d’appartenance commune à la communauté maxi 

de tous les participants à ce dialogue interreligieux. Ce qui, outre la confiance mutuelle 

installée et renforcée, permit d’examiner ensemble l’un des principaux problèmes, 

obstacle aux relations entre les deux religions : la peur de l’autre. 

6.2.2. La réconciliation et la guérison des blessures relationnelles 

A partir de la nouvelle confiance mutuelle naissant entre les participants au fil narratif 

de l’histoire culturelle, le terrain était en effet suffisamment balisé pour soulever 

l’épineuse question qui jusqu’alors aurait fâché. Laquelle du Vodun Xɛbyoso ou de 

l’église des Assemblées de Dieu est la religion qui fait le plus peur à l’autre ?  

Des échanges, il ressortira que les vodun sont devenus des vecteurs du mal parce 

certains Bokonons et guérisseurs traditionnels ont abandonné leur vocation première 

d’assistance à autrui, de médecin-traitant et de protecteur du peuple pour s’adonner 

exclusivement à l’esprit du lucre.  

Le climat de confiance instauré pendant ces échanges a permis le témoignage 

illustratif de Dame Gbaguidi, du vodun comme source de mal : 

 Le Bokonon en qui j’avais eu confiance au point de lui confier ma maison, était 

devenu la cause de ma ruine totale. Pour assurer ma protection et celle de mes 

enfants, il exigeait chaque fois davantage de fortes sommes que je n’hésitais pas 

à lui procurer. A sa requête, j’avais aussi fini par donner mon accord pour que 

mes deux garçons prennent le « Fa ». C’est la base de ma ruine car ils revinrent 

malades de leur initiation « Fa-zoumɛ ». Comme si ce n’était pas assez, le 

Bokonon réclama à nouveau la somme de trois cents mille (300000) francs cfa 

pour les guérir ; et toujours pas de guérison. Mon premier garçon mourut dans 



 

220 
 

ces conditions où le second était devenu fou. J’étais donc au bord de ce précipice 

quand j’ai eu recours aux Assemblées de Dieu qui ont prié pour moi, m’ont délivré 

et m’accompagnent jusqu’à ce jour. Depuis, ma vie a changé et j’ai retrouvé une 

certaine paix et sérénité, et mes affaires ont repris un peu. Je ne dénie pas le 

vodun car mon grand-père fut un grand bokonon. Mais lui, durant son 

« exercice » aidait ceux qui venaient solliciter son secours. Il pouvait, de ses 

deniers, accomplir des sacrifices pour des personnes pauvres et en détresse. 

Moi, j’ai juste été la victime innocente d’un Bokonon qui a ruiné ma famille et ma 

vie. C’est pourquoi le vodun fait peur.   

Dame Gbaguidi A. est allée jusqu’à dénoncer nommément le Bokonon en question, 

qui était une personne bien connue à Savalou. Sa fin fut tragique. Aussi, certains Dah 

présents ont-ils confessé avoir eu vent de cette tragédie qui a touché Dame gbaguidi. 

Ils n’ont pas manqué de fustiger le comportement du Bokonon-escroc qu’ils ont qualifié 

de type « des nombreuses brebis galeuses » qui « prostituent » la fonction sacrale du 

vodun et jettent du discrédit sur les valeurs morales traditionnelles. De tels dérapages 

ne sont pas l’apanage du Vodun, tous les participants ont reconnu l’instrumentalisation 

à des fins sordidement matérielles de la religion aussi bien chez les chrétiens que chez 

les vodun. Dans cette foulée, Dah Kandénu a rapporté un fait insolite où « « un 

prétendu pasteur » était venu instituer un système de micro finance « tontinier » pour 

escroquer de fortes sommes d’argent aux populations avant de disparaitre avec 

l’épargne. Ce qui conduisit en prison trois jeunes filles innocemment abusées que le 

pasteur utilisait à cette basse besogne. Le pasteur criminel ainsi définitivement porté 

disparu », conclut Dah Kandénou, « c’est à tout le village qu’il était revenu de se cotiser 

pour le dédommagement des épargnants en contrepartie de l’élargissement des trois 

filles ». 

C’est autant de circonstances qui ont joué un rôle cathartique par rapport aux préjugés. 

En s’avouant soulagée pour avoir eu l’occasion de s’adresser à un groupe-type qu’elle 

tenait pour responsable de ses malheurs, Dame Gbaguidi, par son exemple, montre 

des signes de début de restauration. Aussi, ayant reconnu, quant à eux, l’existence de 

prétendus pasteurs qui sont en réalité des contres-témoignages de la foi chrétienne, 

les chrétiens n’avaient-ils fait que montrer également que tout échange véridique, suivi 

de la restauration de certaines relations brisées entre personnes partageant la même 



 

221 
 

identité ethnique est par avance de nature à conduire à « un vivre ensemble » pacifié. 

(Voir photo en annexe VI.1.). 

6.2.3. Les œuvres sociales comme preuve de la réconciliation 

Une autre des questions essentielles abordées concernait la réaction des deux 

communautés face à un ennemi commun. Une telle question a été conçue comme test 

de vérification de la réconciliation : Que feriez-vous si l’Etat interdisait toute activité 

religieuse sur l’étendue du territoire ? 

En leur opposant un ennemi commun, la réaction fut vive et la solidarité s’est 

manifestée d’une manière spontanée. En face d’un ennemi commun, ils peuvent se 

mettre ensemble pour lutter contre ce dernier. Leurs réactions ont mis en exergue la 

reconnaissance et l’importance de l’autre. 

 Dah Vodji (IVDII20) argumenta : « Si le Président est élu pour gouverner une 

population, comment réussira-t-il sans rechercher la paix pour le pays ? Et il n’est pas 

possible à un pays d’être en paix sans la prière des chrétiens et l’invocation de la 

manne des ancêtres ». Unanimement ils ont proposé une pétition qui serait signée par 

tous les membres des deux religions. Les échanges autour de cette question ont révélé 

le rôle fondamental de la recherche de la paix nationale par les différentes croyances 

lorsque le vivre ensemble est menacé par des forces extérieures. 

La dernière question essentielle abordée concernait l’opportunité offerte aux deux 

groupes par la rencontre et qui visait la promotion du vivre ensemble. 

Ainsi, alors qu’au départ du processus les deux groupes confessionnels étaient 

réticents à entamer le dialogue, précisément à cause du conflit lié aux causes 

développées dans le chapitre 5, c’est avec empressement que ces mêmes membres, 

une fois l’appartenance à la même communauté ethnique rétablie, ont plutôt suscité et 

demandé la mise en place d’un comité paritaire de chrétiens et de « vodunsi » chargé 

de promouvoir le développement à la base pour le bien-être des Maxi aux prises avec 

une situation de pauvreté qui nécessite la conjugaison de toutes les forces vives de 

l’ethnie. Un tel comité a pour mission de penser aux stratégies de satisfaction des 

besoins prioritaires de développement des habitants de l’aire maxi. 

Dah Vodji (IVDII26), le représentant régional des Hunnon, a remercié le chercheur 

pour l’initiative de la rencontre et fait la suggestion de la mise sur pied d’un comité 



 

222 
 

inter-dialogue où se retrouveraient cinq personnes, les leaders des religions 

présentes. Il conclut ses propos par : « la rencontre régulière va réduire la peur du 

mal entre nous ». Le pasteur Akoty Yao Florent a recueilli les contacts téléphoniques 

des Dah Hunnon afin que les échanges continuent pour des résultats tangibles. 

Le mot de fin donné par Dah Vodji, relève d’une caractéristique propre aux peuples de 

l’oralité où il revient au doyen d’âge ou à la plus haute autorité sociale de conclure. La 

section suivante exposera comment le chercheur a utilisé les deux principes (l’identité 

ethnique comme base de dialogue et l’histoire culturelle pour rétablir la confiance 

mutuelle) pour gagner toute cette hiérarchie vodun.   

6.3. La recherche et les principes de l’identité ethnique et de l’histoire culturelle 

Cette section va montrer l’usage pratique de ces deux principes dans l’étude du 

chercheur au pays Maxi. Le chercheur l’exposera à travers le principe d’intermédiation, 

le premier et le fondamental à toute incarnation culturelle. Puis, viendra l’exposé sur 

les conditions requises pour faciliter l’application desdits principes. 

6.3.1. Le principe d’intermédiation 

Ce principe repose sur la recommandation que Jésus a faite à ses disciples de trouver 

« des hommes dignes » dans chaque ville ou village où ils se rendraient : « Dans 

quelque ville ou village que vous entriez, informez-vous s’il s’y trouve quelque homme 

digne de vous recevoir, et demeurez chez lui jusqu’à ce que vous partiez » (Matthieu 

10 : 11). Ce principe est fondamental pour les raisons suivantes : 

L’homme digne ou encore l’homme de référence a un impact social. Il est d’abord 

digne par rapport à un environnement social et sa dignité lui est conférée par son vécu 

de valeurs sociétales appréciées par les gens au sein desquels il vit. Cela suppose 

aussi une certaine connaissance de son milieu et de son peuple. 

La seconde raison, corollaire à la première, est que l’homme digne est écouté et jouit 

d’une certaine crédibilité auprès de sa population. La charge qu’il devrait assurer en 

hébergeant des étrangers indique une aisance financière au-delà de la moyenne juste 

suffisante. En vivant chez une telle personne, l’étranger bénéficie ainsi de toutes ses 

prérogatives. 

La section suivante va montrer comment l’intermédiation a été appliquée dans les 

présentes recherches au pays Maxi. 



 

223 
 

6.3.1.1. L’application du principe d’intermédiation au pays Maxi 

Les différentes catégories d’intermédiation dont a fait usage le chercheur, ont 

concerné respectivement la royauté, la communauté des EEAD et la communauté 

Vodun Xɛbyoso. La première, parce que le roi est l’autorité suprême du village et son 

intermédiation vise l’incarnation ethnique. Les deux autres sont nécessaires pour 

l’immersion dans les deux communautés, respectivement. 

 Le roi Tchaou Toffa de Logozoxɛ est l’intermédiaire ethnique choisi pour les raisons 

suivantes. Historiquement, Logozoxɛ est après Savalou, le village qui a donné 

naissance aux autres villages du champ de recherches. Le roi Toffa est un intellectuel 

et fut un homme d’affaires avant son intronisation. Ces éléments lui confèrent une 

« sorte d’estime » et de privilège par rapport aux autres rois. Le chercheur a aussi avec 

lui un lien familial50. Il avait recommandé le chercheur auprès de ses pairs, et plusieurs 

fois, il a témoigné de sa maturité avant certaines initiations. 

Ahoga Benoît est un Ancien de l’église Assemblée de Dieu de Logozoxɛ. Il a joué le 

rôle d’intermédiaire auprès des EEAD au pays Maxi pour les raisons principales 

suivantes : il est un intellectuel à la retraite, après avoir travaillé en Côte d’ivoire. Il 

exerce le ministère de « levée de fonds » au profit des églises de la région pour les 

différents projets de construction de temples et les actions de grâce. L’Ancien Benoît 

est aussi le représentant des intellectuels dans la structure familiale des Ahoga au 

pays Maxi. Le chercheur n’a fait aucune interview collective en son absence. Il a 

bénéficié de sa notoriété, ce qui lui a facilité l’accès aux églises Assemblées de Dieu 

au pays Maxi, bien qu’il soit Baptiste. 

Dah Kandénou est « hunnon », intellectuel, ingénieur géomètre, homme politique et 

Chef d’Arrondissement de Logozoxɛ. Il a servi de sauf-conduit vers les « Vodonon » 

et « Vodunsi ». C’est pour tous ces titres qu’il fut l’intermédiaire incontournable pour 

l’intégration dans cette communauté. Il joua ce rôle parce qu’il fut celui qui a interpellé 

le chercheur quand le conflit n’a pu être géré par les instances territoriales maxi. Il fut   

coreligionnaire catholique du chercheur avant sa conversion au christianisme 

évangélique. Il est une interface pour les interventions du chercheur dans l’aire Maxi. 

Il est une référence politique et économique pour l’aire Maxi. Et enfin, représentant 

 
50 La mère du roi Toffa est née Ahoga. 



 

224 
 

légal du Vodun Xɛbyoso auprès de l’administration préfectorale, Dah Kandénou est le 

« réformateur du Vodun » dans l’aire Maxi. Le chercheur a bénéficié de toutes ses 

prérogatives et certaines initiations lui ont été accréditées sans qu’il ne subisse leur 

rituel. 

Le roi Toffa, l’Ancien Benoît et Dah Kandénou constituent le collège d’intermédiation 

sans lequel, l’incarnation du chercheur aurait été problématique. La section suivante 

va montrer comment leur rôle est déterminé par « l’agent du dialogue » que constitue 

le chercheur.  

6.3.1.2. Le chercheur et les principes de l’identité ethnique et de l’histoire culturelle 

Cette section va examiner les deux catégories de chercheur probables dans l’usage 

des deux principes. La première catégorie concerne un chercheur étranger tandis que 

la seconde concerne un natif. 

Si le chercheur n’appartient pas à l’ethnie où se passent les recherches, l’intégration 

prendra davantage de temps. Et voici les principales raisons de la nécessité d’un long 

séjour pour un chercheur étranger. D’abord n’ayant pas de racine ethnique, il lui faut 

un effort supplémentaire pour son intégration. Puis l’apprentissage de la langue sera 

le premier défi explicatif du long séjour. Car il ne s’agit pas de la connaissance 

« grammaticale » de la langue. Parce que les langues africaines sont des langues « à 

ton », l’apprentissage est plus complexe (Akoha 1977). Puis il y a lieu de distinguer 

entre le langage culturel et le langage religieux. Pour ce dernier type de langage, le 

chercheur doit accéder d’abord à la compétence des nuances et des idiomes avant 

d’entreprendre l’apprentissage du langage religieux. Car les « dogmes religieux » en 

Afrique s’expriment énigmatiquement et par des rituels dont le sens échappe au 

commun des mortels (§2513). 

 Les autres défis à relever, tels que l’incarnation culturelle et linguistique et la maitrise 

de l’histoire de l’ethnie, sont autant de grands enjeux qui ne peuvent être surmontés 

en moins d’une décennie. Le record historique d’intégration culturelle est rapporté 

dans le livre d’Aurenche (1996), « Tokombéré au pays des Grands Prêtres. Religions 

africaines et Evangile peuvent-ils inventer l’avenir ». C’est l’histoire de trois 

missionnaires : « à la suite de Baba Simon, pionner africain de la première 

évangélisation, Christian Aurenche, prêtre du diocèse de Paris, envoyé en mission, 



 

225 
 

témoigne de son expérience d’évangélisateur et de médecin auprès des Kirdis. 

Considérant les grands Prêtres de la religion traditionnelle comme d’authentiques 

partenaires dans la quête du sens religieux de l’existence, il œuvre avec eux à la 

promotion de leur communauté » (Aurenche 1996 : 9). L’auteur fut précédé par Jean-

Marc Ela. Le premier, Baba Simon, a consacré toute sa vie à ce peuple, les deux 

autres ont vécu respectivement quinze (15) et vingt (20) ans dans le village de 

Tokombéré, qu’ils ont quitté au terme de leur mission. 

Lorsque la recherche est faite dans sa propre ethnie, les difficultés ci-dessus exposées 

sont de moindre intensité. Le premier facteur qui facilite l’intégration est la référence 

généalogique. Et dépendamment de la renommée de sa lignée, sa réintégration sera 

plus ou moins facilitée. Dans le présent cas, le processus d’intégration a été de courte 

durée et facile à cause de la réputation ancestrale et parentale et des activités sociales 

et spirituelles (pionnier de l’église baptiste) du chercheur. L’enseignement des 

Religions Traditionnelles Africaines depuis une quinzaine d’années a été un grand 

atout pour la réintégration. Mais ces éléments à eux seuls ne suffisaient pas pour 

assurer l’intégration aussi bien culturelle que dans les deux communautés respectives. 

Il a fallu d’autres conditions pour expérimenter les deux principes chers à MADIR, que 

sont : « l’identité ethnique comme base de dialogue » et « l’histoire culturelle pour 

rétablir la confiance mutuelle ». Elles seront examinées dans la prochaine section. 

6.3.2. Les conditions requises pour vivre les principes de MADIR. 

Cette section traitera des conditions indispensables pour expérimenter les deux 

principes de MADIR. Le chercheur doit se doter d’une éthique et développer une 

approche scientifique appropriées qui facilitent l’intégration et aussi jouir d’une maturité 

émotionnelle et spirituelle pour supporter certains rituels d’initiation. Si ces deux 

conditions font défaut, même un long séjour n’aboutira pas à une véritable intégration 

culturelle et religieuse. 

6.3.2.1. Les conditions d’ordre pédagogique et scientifique 

Le chercheur doit changer sa pédagogie magistrale et s’initier à une approche 

scientifique de l’esprit pour les raisons suivantes. 



 

226 
 

Le comportement induit par la pédagogie magistrale qu’héritent tous ceux qui sont 

formés aux sciences modernes occidentales, constitue un obstacle à l’intégration, à 

cause des deux paradigmes qui sous-tendent ladite pédagogie.  

En effet, le premier élément, le paradigme d’individualisme compétitif, issu des 

présupposés scientifiques, repose « sur le fait que nous considérons comme évident 

d’exister comme des êtres autonomes, isolés, qui vivent leurs histoires individuelles » 

(McTaggart 2013 : 21). Il s’agit d’un système qui est à l’antipode du système 

communautaire du monde de l’oralité. Car dans le système de l’oralité, l’identité 

individuelle n’existe que par l’identité communautaire et il n’y a d’histoire individuelle 

qu’au travers de celle de la famille. Puis dans le système de l’oralité, l’éducation est 

communautaire, c’est-à-dire qu’elle commence par la famille (Massi Gams 2017 : 67) 

et va au-delà pour atteindre tout le village. Dans ce contexte le chercheur doit se 

prédisposer à apprendre de la communauté. Car la connaissance à transmettre est 

aussi communautaire et n’a pas d’auteur individuel, mais c’est toute la communauté 

qui en est dépositaire. Il faut se convertir de son paradigme individualiste compétitif 

pour emprunter celui de l’apprentissage communautaire. 

Un autre obstacle à surmonter est le mode de transmission dans le contexte d’oralité. 

L’oralité qui suggère une prédominance du langage parlé pour la communication, 

fonctionne cependant moins par la communication verbale dans la transmission du 

savoir. Au contraire, elle fonctionne par exemplification, c’est-à-dire, par le modèle de 

vie vécue. Marcel Jousse parle dans ce cas de la loi du « rythmo-mimisme » (1969), 

qui caractérise l’éducation propre au contexte de l’oralité. Il en expose le fondement 

dans « l’anthropologie du geste ». Cela implique que la connaissance repose sur le 

principe : « on apprend en faisant ce que l’on ne savait pas » (Ngarial 2010 : 8) et 

exige un développement aigu du sens de l’observation. Le processus d’acquisition du 

savoir des sciences modernes devient inopérant et le chercheur doit se convertir à 

l’apprentissage du savoir par la pratique qui passe essentiellement par l’initiation. Et 

se laisser initier remet en cause le deuxième paradigme hérité. 

Le second élément hérité est le « paradigme de la lutte héroïque pour la domination ». 

Il repose sur la vision de la compétition sans pitié. Thomas Huxley, un des 

« bouledogue de Darwin » « était convaincu qu’il était dans l’ordre naturel que les êtres 

humains mettent leurs propres intérêts au-dessus de tous les autres » (Mc Taggart 



 

227 
 

2013 : 21). L’élément de ce paradigme qui intéresse le chercheur, est « La 

représentation métaphorique de la vie comme une course vers la ligne d’arrivée…, qui 

considère la compétition comme le parfait mécanisme de la société ». Les deux 

éléments fondamentaux dont le chercheur doit se départir, sont les facteurs temps et 

la pensée de sa suprématie sur les autres. Le monde rural est bien hiérarchisé mais 

non compétitif et le pouvoir hiérarchique se fonde sur le pouvoir ancestral dont les 

symboles se trouvent dans les pratiques, les rituels, les cérémonies dont il faut 

connaitre l’existence et les respecter. Cela signifie qu’il n’y a pas des personnes 

fonctionnant comme « un tout connaisseur » qui dicte au reste de la communauté ses 

lois et volontés. Lorsque surviennent des situations ou des questions difficiles 

nécessitant des solutions ou réponses, le processus de résolution semble très lent et 

long pour quelqu’un provenant du monde moderne. Les solutions sont collectivement 

trouvées et il faut pour toute exécution, la confirmation des ancêtres dont le procédé 

est l’oracle ou la divination. Un chercheur non avisé s’y prendrait mal et pourrait se 

retrouver face au mur car dans ce contexte d’oralité, le sage ou l’autorité ne parle pas 

le premier. Et le questionnement anarchique est considéré comme une caractéristique 

d’immaturité. C’est pourquoi il faut beaucoup d’humilité et assez de patience à un 

moderne pour intégrer le monde de l’oralité. Un autre élément auquel il faut 

s’accoutumer est la répétition de toute chose. Tous les actes de la vie sont concernés 

par la répétition, paroles, gestes, rythmes, chants, rituels, cérémonies, etc. Il s’agit d’un 

processus de socialisation long, mais à terme, cette socialisation est définitive et 

parfois irréversible. Pour saisir les principes de ladite socialisation, il faut s’initier à une 

approche scientifique telle, l’anthropologie du geste qui offre d’apprendre « la science 

de la vie des signes au sein de la vie sociale » pour utiliser ses outils à décrypter et 

analyser les « textes oraux », rites et gestes par lesquels le peuple « verbomoteur » 

communique. 

En plus de cette initiation pour décrypter et analyser les « textes oraux », il faut que le 

chercheur remplisse une autre condition, d’ordre scientifique, qui sera examinée dans 

la section suivante. 



 

228 
 

6.3.2.2. Les conditions d’ordre scientifique 

Le domaine religieux en Afrique, relève d’une vision du monde à trois dimensions. Et 

il ne peut y avoir une intégration ethnique africaine sans une prise en compte du monde 

des esprits pour les deux raisons fondamentales suivantes : 

Premièrement, la théologie du christianisme occidental hérité en Afrique, n’a étudié 

que Dieu, l’homme et son salut. Et puisque la théologie en Afrique francophone n’est 

qu’une copie ou une partielle contextualisation de celle de l’Occident, l’Eglise, dans 

cette partie du monde, vit une inadéquation entre sa foi et ses besoins réels. Il en 

résulte que les églises africaines font face au défi d’« une foi pathologique en la 

puissance des croyances africaines » dont Zokoué donne l’exemple illustratif suivant : 

« lors d’une émission sur RFI, un orateur africain déclarait : « On peut mentir en 

mettant sa main sur la Bible ou sur le Coran ; mais on ne ment pas sur les ancêtres ». 

Autrement dit, les Ancêtres sont plus respectés que les textes sacrés. » (Zokoué s.d. : 

128). Un chercheur dont la foi serait une illustration de celle décrite ci-dessus est 

disqualifié pour l’usage des principes de MADIR pour ses recherches. Mieux, à force 

d’insistance, il pourrait, soit basculer dans le camp des croyances africaines, soit 

abandonner par suite de troubles mentaux. 

La deuxième raison, concomitante à la première, c’est l’absence de réflexion africaine 

par rapport au monde des esprits. Dépendants de l’Eglise occidentale, les Africains 

formés à la théologie occidentale, n’ont rien pu initier dans ce domaine, et ne 

s’intéressent pas non plus aux innovations. Par exemple, l’« Indicamétrie », une 

innovation africaine, initiée en Côte d’Ivoire51 depuis plusieurs décennies, qui tente de 

développer une approche scientifique de l’irrationnel, est restée inexploitée. 

On peut s’initier à « l’Indicamétrie » par le livre de Déazon : « Introduction à 

l’Indicamétrie » dont il ainsi indique la portée : « A la différence des sciences 

antérieures se limitant aux seuls indicateurs objectifs et laissant de côté les indicateurs 

subjectifs, l’indicamétrie ouvre un chemin inédit : intégrer les indicateurs subjectifs et 

invisibles dans la modélisation scientifique. Ce que le positivisme scientifique a 

 
51 Inventée, il y a une cinquantaine d'années par le professeur Moustapha Diabaté, l'indicamétrie est 
une science qui ambitionne de révolutionner le système éducatif à travers la ''pédagogie capacitaire''. 
Lequel outil consiste à adapter la pédagogie aux capacités des apprenants. 
C’est pour traduire cette ambition en réalité, que l’ouvrage intitulé ''Introduction à l'indicamétrie'' a été 
publié par Dr André Déazon en vue d'initier les acteurs du système à la pratique de cette science. 



 

229 
 

toujours relégué au rang du flou et de résidu acquiert une dignité scientifique » 

(Déazon 2011 : 30-31). Il fait une différence entre « compétence » et « capacité » qui 

aide aux recherches dans le monde des esprits. L’apport de cette approche est 

inestimable et se résume ainsi : « la rationalisation et la modélisation de l’invisible au 

service du visible. Il n’y a plus deux mondes antinomiques, l’un scientifique et l’autre 

ascientifique. L’indicamétrie les fédère dans une globalité totalement intelligible où le 

visible et l’invisible ne sont que des manifestations différentes d’une même réalité » 

(Déazon, p. 31). Cependant, l’acquisition des compétences scientifiques d’analyse des 

réalités croyantes africaines ne suffira pas pour réussir l’incarnation culturelle 

développée ci-dessus. Car investir le monde des esprits chez le peuple africain 

verbomoteur, exige des conditions psycho-spirituelle qui feront objet de la section 

suivante. 

6.3.2.3. Les conditions psycho-spirituelles 

Il faut remplir des conditions psychologiques et spirituelles avant toute intégration au 

système religieux du peuple pour les trois raisons suivantes : les critiques des 

évangéliques, les rituels et cérémonies d’initiation, le pouvoir magique réel dans la 

religion africaine. 

Les critiques des évangéliques. S’approcher de ses parents païens ou les aimer, tel 

que le recommande Jésus, est en Afrique francophone, surtout, Afrique francophone 

de l’Ouest, synonyme de sympathiser avec le monde des ténèbres. Le bon chrétien 

évangélique est celui qui n’a rien à avoir avec les non chrétiens. Et un chercheur qui 

décide d’intégrer une ethnie est considéré comme un renégat. Il faut avoir un moral 

suffisamment fort pour supporter l’indexation ou l’isolement. 

Le chercheur a expérimenté une mise en quarantaine au début de son enseignement 

sur les Religions Traditionnelles Africaines. Lors du premier cours à la FATEAC en 

2002, deux étudiants, tous pasteurs de grandes églises à Abidjan, sont sortis du cours 

pour aller se plaindre à l’administration qu’on « leur a assigné un professeur inconverti 

qui vient faire l’apologétique des croyances africaines ». Il y a eu une réaction similaire 

à l’ITES (Institut de Théologie Evangélique du Sénégal) où un missionnaire qui a 

assisté à l’introduction à ce cours a demandé à l’administration de suspendre le cours. 

Le chercheur pourra allonger la liste. Les raisons avancées pour justifier ces réactions 

sont de trois ordres : le chercheur ne condamne pas ou ne diabolise pas les RTA ; il 



 

230 
 

récuse d’enseigner les RTA par dérision ; il présente les RTA comme les pratiquants 

les considère. Il s’agit d’une mise en quarantaine qui peut affecter un non averti. 

Aujourd’hui les choses ont changé et répondre aux nombreuses demandes 

d’enseignement sur les RTA, devient si difficile que même un ministère à plein temps 

satisferait difficilement toutes les sollicitations. Mais la maturité psychologique sera 

plus exigée quand il s’agit de la participation aux rituels et cérémonies d’initiation. 

Les rituels et les cérémonies d’initiation. Le mode ritualiste et certaines cérémonies 

d’initiation se réalisent dans un contexte ésotérique qui peut choquer l’entendement 

de l’étranger. 

Le pouvoir magique réel dans la religion africaine. 

Les RTA se servent de trois croyances et pratiques parareligieuses (qui font l’objet 

d’un chapitre entier de cours), dont l’ignorance peut avoir des conséquences 

psychologiques néfastes. Il s’agit de la divination, de la sorcellerie et de la magie. Ce 

sont des croyances et pratiques que l’on retrouve dans toutes les religions et système 

religieux en Afrique francophone. Les étudiants en RTA suivent ce chapitre avant de 

se rendre sur leur terrain de recherche.  

Mais pour faire des recherches dans le domaine religieux africain, il faut remplir les 

conditions spirituelles du chrétien fort selon le Nouveau Testament. 

Les conditions spirituelles sont fondamentalement de deux ordres. La première est 

celle que le chercheur appelle le « chrétien fort » décrit dans un 1 Corinthiens 8 et qu’il 

résume dans le tableau ci-après. La deuxième condition, corollaire à première, se 

trouve dans le texte biblique de 1 Corinthiens 9 : 19-23 qu’il nomme « la base biblique 

du dialogue » (§5424).  

 

 

 

 

 

 



 

231 
 

Tableau n°2 : éléments distinctifs des forts et des faibles selon 1 Corinthiens 8 

Caractéristiques Réf. 
Catégorie du 

fort 
Réf Catégorie du faible 

Connaissance V3 Croit en l’existence 

de Dieu 

V 3 Croit l’existence de Dieu 

 Se mesure par 

l’unicité 

 Se mesure par la pluralité 

L’idole V4 Pour lui elles 

n’existent pas 

V7 Croit en l’existence de 

plusieurs idoles 

Divinités V4V6 Elles n’existent 

pas, ni sur la terre, 

ni sous la terre 

V5 Elles existent presque 

partout 

Seigneurs V6 Il n’y a qu’un seul 

Seigneur 

V5 Il existe plusieurs 

seigneurs 

Dieu  V6V4 Il n’y a qu’un seul 

Dieu 

V4V5 Il croit au grand Dieu 

mais il existe aussi 

d’autres dieux 

Jésus-Christ V6 C’est le seul 

Seigneur qui existe 

pour lui 

 Jésus-Christ existe 

comme Seigneur mais il 

croit aussi à l’existence 

d’autres seigneurs 

Conscience V8 Conscience pure et 

forte 

V7V1

2 

Conscience faible et 

souillée  

Liberté V9 Libre à l’égard des 

idoles et des 

divinités 

 Est lié par la croyance en 

l’existence des idoles et 

des divinités 

Source : Les présents travaux, 2002. 



 

232 
 

Le fort se manifeste par la profonde connaissance et foi en l’inexistence des idoles et 

des divinités et la certitude qu’il n’y a qu’un seul Dieu, qu’un seul Seigneur Jésus-Christ 

de qui procède toute chose. Il en résulte une conscience pure libérée de toute crainte 

des êtres imaginaires créés par l’homme.  

La base biblique du dialogue. C’est le chrétien de la maturité décrite dans 1 Corinthiens 

8 qui pourra vivre avec tout le monde comme l’explique 1 Corinthiens 9 19 : « Bien que 

je sois libre à l’égard de tous, je me suis rendu le serviteur de tous ». Les versets 

suivants de 20 à 23 montrent que quelle que soit la catégorie de peuple : Juifs, ceux 

sous la loi, ceux qui sont sans lois ou les faibles, le chrétien fort peut vivre avec, car il 

« peut se faire tout à tous », principe qui fonde le dialogue. L’indicamétrie parlera de 

la capacité de vivre avec l’autre pour apprendre de l’autre et être en mesure 

d’échanger avec lui. C’est pourquoi MADIR est le modèle pour faire le dialogue et la 

recherche chez les peuples verbomoteurs.  

Conclusion 

Ce chapitre a mis en exergue l’efficacité de l’approche de résolution du conflit 

proposée. L’identité ethnique brisée par la rupture due à la conversion s’est rétablie 

par le moyen de la reconstitution de l’histoire des Maxi. Les facteurs favorisants de 

cette restauration furent portés par le chercheur et les hommes de paix de chaque 

communauté. Le chapitre a aussi montré que la véritable résolution favorise le partage 

des douleurs, indipensable pour le pardon et la guérison. Il s’agit surtout d’un recours 

aux principes bibliques de l’amour du prochain dont Jésus est le modèle. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

233 
 

 

 

 

 

CHAPITRE 7 : CONCLUSION GENERALE 
 

Cette étude a fait sienne une préoccupation, une aspiration pour l’Eglise en Afrique, à 

laquelle très peu de réflexions ont été consacrées : concevoir une approche concrète 

de résolution de conflit qui aidera les africains chrétiens évangéliques dans leur 

contexte d’oralité, à initier une nouvelle stratégie d’évangélisation de paix. Quatre 

sections seront exposées dans cette conclusion. La première sera consacrée aux 

leçons apprises de cette étude, la seconde abordera les grands défis liés à l’étude, la 

troisième développera les éléments importants à approfondir. Dans la dernière, 

l’approche sera résumée pour mettre en exergue son importance. 

7.1. Les leçons apprises 

De l’expérience des présents travaux, le chercheur a tiré plusieurs leçons dont il 

présente les trois plus importantes qui touchent respectivement aux experts du 

dialogue, au peuple Maxi et au leasership religieux. 

7.1.1. Bâtir à partir de l’existant 

A l’étape de la revue documentaire inhérente à tous travaux de recherche, dans le 

contexte de l’oralité caractérisé par l’absence de documents écrits, il convient de 

procéder par une recherche empirique primaire. Notre approche, MADIR, surtout 

l’étape 2, peut servir d’orientation à cette recherche empirique primaire. Mais il s’avère 

indispensable de trouver ceux que le chercheur nomme les « existants humains ». En 

effet pour qu’un dialogue à la base se réalise, il faut des ressources humaines 

appelées « intermédiaires ». Dans le cas de dialogue interculturel, ils sont appelés 

« intermédiaires culturels », comme le confirme Levrat : « le vrai travail de rencontre 

en profondeur se fait plutôt par ceux que l’on appelle les « intermédiaires culturels » » 

Levrat (2003 : 84). Dans le cas de l’utilisation de MADIR, ces personnes, en plus de 

leur capacité à jouer le rôle d’« intermédiaire culturel », doivent appartenir aux 



 

234 
 

communautés religieuses qui sont en conflit. Elles sont donc des « intermédiaires 

culturo-religieux ». Elles doivent avoir premièrement des aptitudes de négociateur, 

c’est-à-dire être des personnes qui : « acceptent de se rencontrer pour procéder à des 

échanges de vues, à des entretiens, des pourparlers, qui sont entrepris dans le but de 

parvenir à une certaine entente. Elles renoncent à la violence physique, pour aborder 

objectivement et rationnellement les questions qui concernent leurs conflits ou leurs 

différences » (Levrat 2003 : 33). Sans eux la recherche empirique ne saurait aboutir à 

une conclusion de restauration. L’interaction entre ces personnes constitue pour le 

chercheur, le premier niveau d’expérimentation du dialogue interreligieux. Les trouver 

et réussir ce premier dialogue est le véritable démarrage du dialogue interreligieux. 

Cette première leçon sur l’importance des intermédiaires culturo-religieux, est suivie 

d’une seconde qui est liée plus spécifiquement à la personne du chercheur. Il l’a 

nommée « la théorie du miroir ». 

7.1.2. La transformation du chercheur / théorie du miroir 

L’identité ethnique comme le facteur intégrateur de la recherche se présente comme 

le miroir dans lequel le chercheur, par son rôle catalyseur, se trouve à son tour, 

transfomé à la même identité à la fin de la recherche. Le chercheur a emprunté le 

concept à Jacques Lacan. Selon ce dernier, « la construction de notre identité 

personnelle se produit à travers la captation de soi dans d’autres personnes. De cette 

façon, les relations que nous maintenons avec les autres sont des reflets ou des 

projections d’aspects de notre personnalité que nous aimons ou non52 ». 

Ainsi, avant la recherche, le chercheur prétendait avoir conservé son identité Maxi 

parce que son enfance et son adolescence ont été vécues dans deux villages Maxi. 

Mais l’une des leçons tirées de la recherche fut la redécouverte de ladite identité en 

puzzle qu’il fallait reconstituer en recherchant les pièces manquantes. Et comme 

Lacan l’a défini, la reconstruction de son identité personnelle s’est produite au travers 

de la constitution de l’histoire culturelle avec les participants aux travaux de recherche. 

Au moment où l’identité du chercheur se reconstituait, celle des autres se réactivait 

pour qu’ensemble l’unité ethnique soit rétablie. Le chercheur a aussi découvert, grâce 

 
52 https://nospensees.fr/theorie-miroir-blessures-forment-brisent-relations/ consulté 06/12/2019. 



 

235 
 

à la théorie du miroir, la pérennisation du patrimoine traditionnel lorsque la socialisation 

a emprunté le chemin de l’éducation et non celui de l’instruction.  

Les deux grandes pièces manquantes au « puzzle de l’identité » du chercheur furent 

l’acculturation aux rythmes et l’ignorance du Vodun inter ethnique. Le départ du village 

à la fin de l’adolescence explique ce vide dans l’identité du chercheur. En effet, il a 

quitté le village à l’âge des initiations et n’a pas eu l’occasion de parfaire son identité 

ethnique. Ce vide a été comblé pendant la recherche par ce que Hounssounon-Tolin 

(2014 : 25) a appelé « l’enculturation aux formes d’éducation et d’apprentissage qui lui 

permettent d’acquérir une certaine maîtrise de sa culturre », car « tout homme doit 

subir le processus d’« enculturation » sans lequel il ne saurait exister en tant que 

membre d’une société ». L’intégration au Vodun Xɛbyoso a achevé la reconstitution 

ethnique du chercheur, ce qui le rend capable et lui fournit les données pour formuler 

cette religion ou écrire la théologie de cette dernière. 

7.1.3. Importance de la maturité pour ce type de recherche  

Malgré le fait que l’Afrique soit à la croisée des chemins, le domaine religieux demeure 

fortement conservateur. Le chercheur a découvert que pour les religions de l’Afrique 

traditionnelle, en particulier le Vodun béninois, le leadership est encore fortement 

hiérarchique et assumé exclusivement par des personnes âgées. Et contre toute 

attente, ce sont les femmes qui assurent les responsabilités de premier plan (Cf. §322). 

Par exemple, le nom du premier responsabale, représentant spirituel, le légataire qui 

est en communication avec le Vodun, est Vodunon (Vodun/Vodun-non/mère, ce qui 

donne Vodoun mère ou la mère du Vodun et qui signifie, « propriétaire » du Vodun). 

Elle se présente comme une « émanation » du Vodun et au niveau de l’organisation 

topologique il ne saurait exister deux « Vodunon » par village. Ce conservatisme 

religieux africain révèle deux réalités que le chercheur a expérimentées sur le terrain 

de la recherche : la vie et le sens de la vie sont si importants qu’on ne saurait en confier 

la gestion à des personnes immatures. Le rapport humain au monde invisble 

comprenant les divinités et les ancêtres, est si important, complexe et sensible que les 

expériences de la vie ne suffisent pas à elles-seules pour le comprendre et le gérer. Il 

faut en plus de ces prérequis sociétaux, une désignation, genre d’élection ou d’appel, 

au sens chrétien du terme, de la divinité ou des ancêtres, qui sera suivi de l’ascension 

de toutes les étapes d’initiations voduistes requises. 



 

236 
 

Le chercheur a découvert dans le contexte de sa recherche, un contraste entre le 

leadership des RTA et celui du christianisme qui constitue un handicap majeur pour la 

conversion des personnes adultes de ces religions du Vodun. Pour eux le 

christianisme manque de consistance en ce sens qu’il est géré par des personnes qui 

n’ont pas l’expérience de la vie. Quelques adultes rencontrés dans l’église ont aussi 

exprimé leur inconfort face au fait que l’enseignement est assuré par la jeunesse 

lettrée qui dépend cependant, dans les rapports sociétaux de survie, de ces adultes 

qu’elle enseigne. C’est un paradoxe qui mérite réflexion. Le recours aux principes 

enseignés par Jésus lors de l’envoi de ses desciples, notamment, la recherche de 

l’homme digne, se présente comme la solution biblique à ce paradoxe.  

Les sept années de sa recherche lui ont appris plusieurs leçons dont le chercheur vient 

de rapporter les plus significatives pour cette étude. Mais la recherche lui a aussi lancé 

des défis dont il mentionnera quelques-uns.  

7.2. Les défis rencontrés 

L’analyse des défis, de leur importance, de la manière dont ils se produisent, du 

domaine concerné, peut varier selon les scénarios de la recherche. Mais la 

compréhension, la perception et l’interprétation de chacun de ces défis forment des 

enjeux qui ont aidé le chercheur à sélectionner les trois plus grands qui seront exposés 

dans la présente section. Ces défis concernent la linguistique, le temps (kaïros) et les 

finances.  

Le défi linguistique. Le défi linguistique est inhérant au contexte de peuples 

verbomoteurs en matière de recherche. Bien que la recherche ait été faite dans son 

ethnie, le chercheur a été obligé de faire des ajustements linguistiques. S’il s’agissait 

seulement de la recherche de données à analyser, peut-être que ces mises à jour 

n’auraient pas été nécessaires. Mais la nécessité de l’intégration dans la communauté, 

pour en être le porte-parole, a obligé le chercheur à la maîtrise du langage et de la 

langue pour véritablement jouer ce rôle. En effet, cette identification communautaire 

par le moyen de la maitrise linguistique, a, non seulement construit une confiance entre 

le chercheur et les membres des deux communautés, mais elle a aussi été très utile 

pour le décryptage du langage vodun. Ce dernier langage relève d’une autre catégorie 

qu’on pourrait qualifier de « langage codifié ». Un non locuteur Maxi et un non initié 

vodun ne pourront par exemple, décrypter les panégyriques. Sur le plan linguistique, 



 

237 
 

le Vodun Xɛbyoso a développé un système qui forge une identité particulière à 

l’intérieur de l’identité maxi, et qui nécessite une investigation spéciale pour découvrir 

les principes qui le fondent. Car tout néophyte qui doit être « chevauché » par le Vodun 

passe par une initiation linguistique qui lui fait acquérir le langage vodun après un 

séjour de trois mois. Au non initié, il est expliqué que c’est le chevauchement vodun 

qui confère au « vodunsi » la capacité de parler la langue du vodun. Mais les initiés 

savent qu’il y a eu un apprentissage linguistique. Le panégyrique qui est une rhétorique 

épidictique (Ananou 2019) chez les peuples verbomoteurs se présente comme une 

voie à explorer pour l’inculturation de l’Evangile dans le contexte de l’oralité. Car, 

comme l’exprime l’un des penseurs de l’oralité, Kakpo (2007: 7), « Parce que la parole 

ne pourrit jamais... Elle est la lumière qui nous guide chaque jour dans la recherche 

de la Pierre Verte... ». Et il faut du temps pour y parvenir. 

Le défi du temps alloué à la recherche. Dans la résolution du conflit, le facteur 

« temps » est une variable sociologique fluctuante. Le chercheur l’a nommé défi du 

temps (kairos) parce que la recherche a duré et a constitué une période décisive dans 

la vie d’un groupe humain. Cela rappelle l’allusion au temps dans Marc (1 : 15) : « ll 

disait : Le temps [kairos] est accompli, et le royaume de Dieu est proche. Repentez-

vous, et croyez à la bonne nouvelle ». Le défi du kairos de notre recherce concerne la 

durée et les imprévus.  

Quand le chercheur a été interpelé par le roi Tossoh et Dah Kandenou en 2010 pour 

la résolution du conflit entre les EEAD et le Vodun Xɛbioso, il était loin de penser qu’il 

faudra attendre sept années avant d’aboutir à la restauration des relations ethniques 

brisées. Les facteurs à l’origine d’une telle durée de kairos sont de l’ordre des prérequis 

et des imprévus.   

Le premier prérequis dont il faut tenir grand compte concerne la recherche 

documentaire. Les recherches uniquement académiques sur le dialogue culturel et 

interreligieux ne suffisent pas. Il faut en plus étudier les travaux des experts, c’est-à-

dire, des personnes qui ont fait l’expérience de terrain. Il s’agit de ceux qui ont créé 

des structures ou institutions expérimentales de dialogue. La visite ou le séjour dans  

quelques unes de ces structures fait partie aussi des prérequis indiqués. Le deuxième 

prérequis incontournable est celui que le chercheur nomme « le séjour d’initiation 

ethnique ». Il s’agit du premier contact avec le champ de la recherche. Cela a besoin 



 

238 
 

d’un séjour qui permettra au chercheur d’évaluer ses besoins de recherches, en terme 

d’outils (linguistique et ressources humaines surtout). C’est la période où il lui faut 

trouver ses intermédiaires pour l’intégration culturelle et communautaire. Ces deux 

prérequis qui exigent déjà une période suffisamment longue défient la disponibilité de 

tout chercheur. 

Les autres éléments qui peuvent rallonger le temps sont les imprévus. Il est difficile de 

planifier des rencontres qui se tiennent effectivement aux dates et heures prévues 

avec le peuple verbomoteur pour qui la gestion du temps chronos ne fait pas partie 

des réalités quotidiennes. Le chercheur l’a expérimenté tout au long de ses 

recherches. Découvrant ses frustrations, Dah Voji (IAPVIII) lui donna un proverbe maxi 

pour lui signifier la patience dont il faut s’armer : « Séparer deux buffles en lutte, c’est 

attendre que le fruit mûrisse sur l’arbre et tombe de lui-même ». Il est donc impossible 

de prévoir la fin d’un conflit. La patience du réconciliateur doit attendre le moment 

propice (le fruit qui tombe de lui-même), pour réussir sa mission. Ce proverbe résume 

tous les imprévus liés au facteur « temps » de la recherche. Le défi du temps fait 

inéluctablement appel à celui des finances.   

Le défi financier. Les défis, ci-dessus exposés, laissent entrevoir quel peut être le 

coût de la recherche qualitive que le chercheur a réalisé. Au-delà des enjeux 

scientifiques, la recherche qualitative dans le domaine théologique évangélique en 

Afrique francophone souffre d’un déficit dont l’une des causes peut être le 

financement. Si le chercheur était un jeune étudiant qui, passonné par le sujet du 

dialogue, l’avait entrepris selon l’approche qualitative, il aurait abandonnée depuis 

longtemps. A moins que cela ne soit « une recherche sur commande », l’approche 

qualitative a besoin d’une subvention pour se réaliser. Le chercheur l’a réussi grâce 

au soutien de sa famille et de son organisation qui a financé toute l’année sabbatique 

consacrée sur le champ de recherche. 

Ces défis, et surtout ce dernier qui semble constituer un frein majeur à la recherche, 

ne sont pas pour autant des obstacles insurmontalbes. La présente étude montre que 

tout défi peut être relevé. Le chercheur montrera dans les sections suivantes que 

MADIR constitue une ouverture à l’étude qualitative dans le contexte de l’oralité. Mais 

examinons préalablement à cette importance de MADIR, les éléments qui ont besoin 

d’être approfondis.  



 

239 
 

7.3. Les éléments à approfondir 

Cette étude, comme toutes les autres faites auparavant sur la question du dialogue, 

comporte certaines insuffisances qui méritent d’être relevées. Elles concernent 

l’extension ethnique et communautaire, l’analyse des données, l’échantillonnage et 

l’intermédiation. 

Au niveau linguistique. Il aurait fallu faire l’étude dans une autre aire linguistique et la 

comparer à celle réalisée chez les Maxi pour découvrir les insuffisances de MADIR à 

combler. Mais considérant les défis de temps et des finances, il est presque impossible 

de faire un tel investissement avant de conclure sur la présente étude. Ceci montre la 

nécessité de susciter les mêmes études dans une autre aire géographique mais avec 

le même Vodun Xɛbyoso, puisque ce dernier est inter-ethnique et inter-Etats. On 

rencontre ce Vodun chez les Fɔn d’Abomey, chez les Nago au Sud-Est du Bénin, ou 

dans les pays voisins comme le Nigéria, le Togo et le Ghana. 

Au niveau de la communauté chrétienne, l’étude serait plus enrichie si d’autres 

communautés comme les Baptistes avaient aussi fait l’objet d’analyse. Le chercheur 

a voulu les inclure au début, mais a dû renoncer pour les raisons suivantes : étant lui-

même Baptiste, la question de l’objectivité de la recherche se posait. En outre, l’église 

incriminée étant spécifique, y ajouter celle que les Vodunon ne considéraient pas 

comme indélicate, aurait complexifié les démarches. Faut-il souligner aussi que l’ajout 

d’une autre dénomination aurait exacerbé la question des défis du temps et des 

finances. En conséquence, des études ultérieures sont vivement souhaitées pour 

prendre en compte ces observations.  

Au niveau des données, deux types des données ont été recensées : quantitatives qui 

ne sont pas toujours disponibles et qualitatives, ce qui suppose un gros effort 

d’interprétation. L’analyse quantitative a fait défaut à l’étude et le chercheur espère 

que des recherches ultérieures en tiendront compte. La polarisation sur l’analyse 

qualitative se justifie par le fait que l’objectif de la présente recherche (la reconciliation) 

et les données (l’histoire culturelle et l’identité ethnique) qui s’offrent comme celles 

favorisant l’atteinte de l’objectif, ont éclipsé toute analyse quantitative.  

Au niveau de l’échantillon, le point de vue des jeunes n’a pas été pris en compte parce 

que ce sont les autorités des deux communautés qui ont désigné les représentants. 

En effet, les pasteurs avaient pensé que certains jeunes ne pourront pas affronter les 



 

240 
 

prêtres Vodun, il ne fallait donc pas les inclure dans l’échantillon. Compte tenu du 

pluralisme religieux qui gagne toutes les couches de nos sociétés, il aurait été bon 

d’explorer la pensée et l’attitude des jeunes par rapport au dialogue. Ceci aurait permis 

d’entrevoir comment anticiper d’éventuels conflits. L’élargissement des participants 

aux jeunes devrait améliorer les résultats de l’analyse, car ils ont aussi besoin de cette 

histoire maxi que la recherche a reconstituée. Mais le temps de la recherche 

s’allongerait avec un tel élargissement. Cependant, une manière d’approndir MADIR 

serait de publier cette partie historique et de la mettre à la disposition des jeunes qui 

pourront la parfaire par des recherches ultérieures. 

Enfin, Les autres éléments précurseurs tels : la motivation, le choix de l’ethnie et 

surtout la recherche d’intermédiation, auront besoin d’études approfondies pour ne pas 

retomber dans la solution traditionnelle de « station missionnaire ». 

En dépit de ces insuffisances, ce travail de recherche a permis au chercheur d’établir 

un nouveau cadre de recherche basé sur le cas pratique de résolution de conflit au 

pays Maxi. Il constitue une véritable alternative aux modèles de dialogue intereligieux 

dont il convient d’exposer quelques avantages et perspectives, en commençant par 

l’originalité. 

7.4. Avantages et perspectives de MADIR 

MADIR n’est pas un modèle qui a résolu un problème pour ensuite se conjuguer au 

passé. Il offre certains avantages et perspectives que le chercheur expose en 

commençant par son originalité. 

7.4.1. Originalité et spécificité  

L’originalité de MADIR repose sur les deux principes qui en constituent le pilier. En 

effet « l’identité ethnique comme base de dialogue » et « l’histoire culturelle pour le 

rétablissement de la confiance mutuelle » constituent les outils fondamentaux et 

transversaux pour tout dialogue, aussi bien culturel que religieux, chez un peuple 

verbomoteur où il n’existe ni textes écrits ni spécialistes de dialogue. Le chercheur a 

montré sa base biblique (§542), ce qui lui confère un usage qui dépasse le cadre de 

son expérimentation au pays Maxi.  

Un autre aspect de son originalité est que MADIR s’est montré efficace dans le 

contexte où les autres approches de dialogue ne peuvent pas opérer. En effet, avant 



 

241 
 

MADIR, l’approche efficace de dialogue chez le peuple verbomoteur était constituée 

par l’ensemble de systèmes que Penoukou (2014) désigne par « les palabres 

africaines ». Cette approche fonctionne quand le conflit n’a pas touché la base qu’est 

l’ethnie et lorsque la cause n’est pas religieuse. Or, dans notre cas d’étude, ce sont 

ces deux piliers qui étaient concernés. La communauté chrétienne s’était refusée de 

rencontrer l’autre communauté parce qu’elle la considère comme idolâtre. Mais grâce 

aux principes de MADIR dont le chercheur s’est servi pour s’incarner dans la 

communauté chrétienne, cette dernière, s’était comme « convertie », pour s’assoir le 

2 février 2017 avec la communauté Vodun et finalement se réconcilier au point de 

décider de penser ensemble le développement du peuple Maxi de Savalou. 

Les autres approches de dialogue, élaborées par les spécialistes, sont essentiellement 

le dialogue œcuménique et le dialogue interreligieux. Le premier, le dialogue 

œcuménique, qui concerne des communautés de la même tradition religieuse, ne peut 

pas s’appliquer entre les communautés différentes de vodun et du christianisme. Le 

second, le dialogue interreligieux, se fait par des spécialistes du dialogue qui 

conçoivent leurs argumentaires à partir des textes ou écrits sacrés. Ce dialogue 

intellectuel ne peut pas s’appliquer chez un peuple verbomoteur où il n’y a ni 

spécialiste, ni texte sacré et où priment les dialogues de vie et d’engagement. C’est 

pourquoi, MADIR se présente comme une première solution pour faire le dialogue 

dans le contexte de l’oralité. Les principes qui le fondent sont élaborés à partir du 

« vivre ensemble » et de « l’engagement de la vie ». Et lorsque des individus se 

reconnaissent dans une identité commune, comme un même peuple avec la même 

histoire et un même ancêtre, le vivre ensemble ne se décrète pas, mais il advient, 

devient comme naturel. 

Un dernier élément qui fait la spécificité de MADIR, c’est qu’il est un long processus 

qui ne nécessite qu’un seul agent, le porteur du projet. En effet la restauration des 

relations familiales brisées ne peut pas se réparer en une journée ou seulement en 

quelques jours de colloque. D’autant plus que la cause est religieuse, c’est un 

ensemble de systèmes et de convictions émotionnelles qui est concerné. Restaurer 

dans ces conditions, c’est comme éduquer un enfant. Et un proverbe africain exprime 

qu’« il faut tout un village pour éduquer un enfant » ; cela permet donc de comprendre 

pourquoi il faut « l’enfant de paix » pour réconcilier deux villages en guerre. Un seul 



 

242 
 

agent de dialogue conduisant le processus fait éviter les conflits qui naitraient s’il 

s’agissait de plusieurs agents. Mais l’originalité de MADIR ne concerne pas que son 

aspect formel, son utilité se montre aussi par les avantages et les perspectives qu’il 

offre à la recherche et l’approche de faire des disciples enracinés dans la Parole de 

Dieu et impactant leur contexte de vie. 

7.4.2. Application 

L’analyse a montré que l’utilité de MADIR va au-delà des résolutions de conflits pour 

toucher les champs de la mission et de la théologie. 

7.4.2.1. MADIR ou une approche africaine d’exécution de la mission. 

MADIR en tant que modèle d’intégration culturo-religieux, peut s’appliquer en 

missiologie et sera une approche africaine de réalisation de la mission. Ainsi, il 

permettra d’apporter l’Evangile au cœur de la vision du monde du peuple africain. La 

mission se fera sans grande mobilisation de fonds. Il naîtra des églises autochtones et 

de vrais disciples, agents de transformation et de la paix.  

L’Evangile au cœur de la vision du monde. MADIR se présente comme la solution pour 

réaliser la « sensibilité culturelle dans la communication de l’Evangile ». En effet, 

« aucun témoin de l’Evangile, soucieux d’efficacité, ne se confronte à une culture 

étrangère avec un Evangile pré-emballé. S’il va de soi qu’il doit en avoir saisi 

l’essentiel, encore faut-il qu’il ait dûment pris conscience de son identité et de celle de 

ceux auxquels il s’adresse, faute de quoi il ne peut espérer établir une réelle 

communication avec ses interlocuteurs » (Willowbank 1978 : 29). 

La communication de l’Evangile se présente ainsi comme un dialogue à mener entre 

deux cultures, sinon entre le missionnaire et le peuple à évangéliser. Le missionnaire 

étant ici l’agent du dialogue du MADIR, l’application des principes du MADIR conduira 

le missionnaire à une intégration culturelle, gage d’acquisition de la sensibilité 

indispensable pour communiquer l’Evangile. Ce qui confirme MADIR comme une 

approche indispensable en missiologie se trouve dans cette citation : « ce n’est qu’en 

s’identifiant totalement avec la population locale, en adoptant leur forme de pensée, 

en s’initiant à leur vision du monde, en les écoutant et en partageant leurs difficultés 

qu’une communauté - dont le missionnaire est un membre parmi d’autres - pourra 

répondre à leurs besoins » (Willowbank). MADIR se présente comme l’outil qui pourra 



 

243 
 

rendre concret le contenu de cette suggestion. Car le contenu de cette citation 

n’indique pas comment le missionnaire peut devenir membre de la communauté 

comme les autres membres. Mais grâce à MADIR un chemin lui est désormais balisé : 

préparatifs personnels, identification d’intermédiation, puis, première étape : 

« intégration culturelle », puis les autres étapes. Ainsi MADIR se révèle comme la 

solution à la tension inerrante à toute vraie mission, tel que le souligne Bosch : « or 

notre vocation nous pousse à prendre en compte simultanément le danger et la 

chance. Notre mission ne s’accomplit que dans cette tension » (Bosch 1995 : 18). 

Surmonter l’obstacle financier à la mission. MADIR priorisant une approche ethnique, 

l’appliquer dans l’évangélisation signifie faire la mission dans sa propre ethnie. 

Retourner chez soi demande moins de mobilisation financière qu’aller vivre à 

l’étranger. Chez le peuple verbomoteur, l’identité ethnique prime encore sur celle 

individuelle. Les partis politiques en Afrique sont presque tous constitués sur un fond 

ethnique car l’enjeu ethnique est très mobilisateur. Ainsi mû par l’amour ethnique, le 

chrétien est motivé à évangéliser les siens ou donner de l’argent pour que quelqu’un 

d’autre le fasse pour lui. Dans l’église béninoise, la dénomination Union Renaissance 

d’Hommes en Christ (URHC), a adopté la stratégie ethnique et elle s’est répandue plus 

rapidement que les églises nées des missions. L’application de MADIR permettra de 

sauver du temps et de l’argent et évitera les conflits interreligieux à partir desquels il a 

été construit. 

Naissance d’église autochtone. Par le principe d’intermédiation, le missionnaire qui 

applique MADIR, commencera sa mission avec son hôte, homme digne et crédible 

(Matthieu 10 : 11). L’église qui naît avec lui et chez lui ne dépendra pas du 

missionnaire, mais entièrement de l’hôte, donc autochtone à sa naissance. Une telle 

église est dotée d’autonomie financière, psychologique et surtout culturelle. Et quand 

c’est le roi ou le chef du clan ou de la famille qui se convertit, c’est la royauté, le clan 

ou toute la famille qui est touché. C’est ce que le chercheur appelle engager l’Evangile 

sur le chemin de la vision du monde de ce peuple car ce sont ces responsables qui 

sont les garants de la tradition. Cela évitera tout conflit et la transformation 

commencera au niveau de la racine de l’ethnie. Cependant, la transformation 

dépendra de la qualité du message qu’apporte le missionnaire par sa vie qui est 



 

244 
 

sensée refléter réellement le message évangélique, tel un vrai disciple à l’image de 

Paul dont la vie est une imitation de celle de Jésus-Christ. 

Il s’ensuit que l’application de MADIR, de façon générale et dans la mesure où elle 

vise la mission sur tous les plans, doit comporter des volets précis de mise en 

expérimentation pour se convaincre de son efficacité. Car la mission, comprise ici 

comme une action formelle et ciblée visant un changement (de comportement, de 

situation, etc.), est relativement absente dans les stratégies d’évangélisation et de la 

formation des disciples. Bien que MADIR soit un modèle novateur et qu’il ait un appui 

biblique, la seule expérimentation au pays Maxi paraît nettement insuffisante pour une 

quelconque vulgarisation. Toutefois il peut aussi servir d’outil dans les recherches 

théologiques en Afrique. 

7.4.2.2 MADIR ou une approche pour la théologie africaine 

Les résultats de cette thèse permettent de formuler une proposition, voulant qu’il 

puisse exister un modèle de réalisation du dialogue interreligieux propre aux peuples 

verbomoteurs, désigné « MADIR » dans la présente recherche. Le modèle, à cause 

de ses objectifs et sa démarche, peut aussi s’appliquer pour la contextualisation de 

l’Evangile et l’élaboration de la théologie africaine. 

Souvent le rejet de la culture locale et l’importation d’une culture étrangère sont liés. 

La solution pour éviter cette double erreur fut à l’origine de la contextualisation, dont il 

convient de toujours définir l’objet. Contextualiser l’Evangile doit être la tâche 

théologique incombant à tout peuple qui désire voir Jésus transcender sa culture. Mais 

l’histoire de l’Eglise africaine, a montré que « nous avons eu le tort de présenter 

l’Evangile sous des formes culturelles qui n’étaient pas familières à ceux auxquels 

nous nous adressions. Dès lors il n’est pas étonnant que les missionnaires et l’Evangile 

aient été rejetés en bloc par les auditeurs désormais davantage par la forme que par 

le fond » (Willowbank 1978 : 29). Les principes de MADIR, les différentes étapes qu’il 

recèle, prévalent contre les obstacles du « paternalisme, des préjugés raciaux ou 

ethniques et du matérialisme » affichés, autrefois par certaines missions, et qui, 

aujourd’hui sont assumés par les chrétiens africains à l’égard de leurs propres parents 

qu’ils considèrent comme incarnant le diable à fuir. MADIR rétablit les valeurs bibliques 

qui aident à se débarrasser de la gloire que tirerait le missionnaire de ses privilèges 

culturels comme Paul (Cf. Philippiens 3 : 4-9) ou de disciples de Christ, pour apprendre 



 

245 
 

à s’adapter aux autres et à leur culture se faisant tout à tous, afin d’en sauver de toute 

manière quelques-uns (Cf. 1 Corinthiens 9 : 1-23).  

En effet, par la culture du dialogue, MADIR, rend compétent le missionnaire, d’abord, 

en interculturalité, puis en intra-religions, deux éléments importants pour discerner 

l’intention du texte biblique et de son contexte, afin d’opérer, quand cela est 

nécessaire, la « transculturation » dont l’objectif est de rendre actuel et 

authentiquement praticable le message biblique. Nous reconnaissons le risque lié à 

cet exercice c’est pourquoi il faut s’accrocher au cœur de l’Evangile et ses traits 

fondamentaux qui sont bien résumés par le rapport de Willowbank de la manière 

suivante : « Dieu Créateur, l’universalité du péché, Jésus-Christ Fils de Dieu, Seigneur 

et Sauveur par sa mort expiatoire et par sa résurrection, la nécessité de la conversion, 

la communion et la mission de l’Eglise, l’espérance du retour de Christ » (Willowbank 

1978 : 27). C’est sur cette base que MADIR peut aider dans la formulation de la 

théologie aficaine. 

Le débat sur l’aptitude à la formulation d’une théologie africaine, né avant les 

indépendances, semble encore d’actualité. Ce paragraphe, loin d’entrer dans le débat, 

veut simplement suggérer les résultats de cette recherche comme une piste pour 

accéder aux données à partir desquelles la formulation de la théologie africaine aura 

toute sa valeur africaine. 

En effet si MADIR peut servir la contextualisation de l’Evangile en Afrique, il peut aussi 

servir la formulation de la théologie africaine. Car la contextualisation est un préalable 

à la formulation de la théologie. Il faut que l’Evangile aille premièrement au cœur de la 

vision du monde de l’Africain avant qu’il ne puisse répondre à cet amour de Dieu, à 

partir de ce que le Christ lui dit de son passé, de ses ancêtres, de son environnement 

et de ses religions. C’est pourquoi la contextualisation de la théologie est un piège qu’il 

faut éviter parce qu’il prive de ce voyage au cœur de la vision du monde pour 

s’accommoder d’une réponse venue d’ailleurs qu’il faut insérer dans un contexte 

souvent non maîtrisé. 

L’apport de MADIR à la théologie africaine n’est pas la formulation elle-même, mais 

elle va permettre aux théologiens de voyager au cœur de la culture, l’anthropologie et 

la religion pour faire un état des lieux et découvrir au niveau de la culture que « quel 



 

246 
 

que soit l'apport extérieur et d'adhésion à une forme de psychologie importée, 

conquérante et assimilatrice, il est aisé de constater le choc que provoque la rencontre 

de deux systèmes de valeurs inconciliables » (Missain-Adé : 2006 : 70). Il s’agit d’un 

conflit culturel que MADIR aide à solutionner par les principes qui le fondent. Au niveau 

religieux, MADIR solutionne également les multiples conflits nés des chocs des valeurs 

inconciliables entre les religions. Et puisqu’il a été construit prioritairement pour la 

résolution des conflits, il devient ainsi un outil pour la recherche théologique africaine. 

MADIR apportera aussi à la formulation de la théologie africaine, des outils 

scientifiques spécifiques au peuple verbomoteur, tels « l’indicamétrie » du Professeur 

Moustapha Diabaté et « l’anthropologie du geste » de l’érudit Marcel Jousse. Le 

premier, l’indicamétrie ou la prise en compte de l’irrationnel dans la recherche 

scientifique en Afrique francophone, vise selon Déazon « la rationalisation et la 

modélisation de l’invisible au service du visible. Il n’y a plus deux mondes 

antinomiques, l’un scientifique et l’autre ascientifique. L’indicamétrie les fédère dans 

une globalité totalement intelligible où le visible et l’invisible ne sont que des 

manifestations différentes d’une même réalité ». (Déazon 2011 : 30-31). Cette science 

rend compréhensible l’interprétation et la gestion du monde des esprits en Afrique. Le 

second, l’anthropologie du geste ou la science de la vie des signes au sein de vie la 

sociale, « nous apprend en quoi consistent les signes, quelles lois les régissent » 

(Jousse 1969 : 11).  Grâce à la découverte des trois grandes lois du Rythmo-mimisme, 

du Bilatéralisme et du Formulisme, il sera possible d’analyser et de décrypter le sens 

de plusieurs des gestes et les chants de l’oralité, parce que la pensée est imageante. 

7.4.3. Prolongements  

Le Modèle Africain de Dialogue InterReligieux (MADIR), tel que le présente cette thèse 

devrait s’appliquer partout où il y a besoin de rétablir la paix chez un peuple 

verbomoteur. Cependant il faut des compléments pour parfaire certains aspects et des 

prolongements pour approfondir sa finalité ainsi que des perspectives pour son 

expérimentation plus large. 

Les compléments concernent principalement l’application de MADIR dans un champ 

étranger à l’agent du dialogue. Quels pourront être les éléments déclencheurs 

d’interpellation ou de sollicitation du chercheur ? Dans les autres modèles de 

dialogues, les spécialistes sont connus et des structures politiques ou étatiques 



 

247 
 

peuvent les solliciter quand le besoin se présente. Mais pour que MADIR soit appliqué 

par un chercheur étranger à son champ de recherche, cela demande des études 

supplémentaires, spécifiquement en cas de résolution de conflit. Cependant, un 

missionnaire peut appliquer MADIR dans un ancien champ où la mission a causé des 

conflits, où la mission a échoué et l’œuvre est à reprendre. L’expérience mérite d’être 

faite pour une évaluation du modèle.  

L’expérience qui a servi à la conceptualisation de MADIR s’est arrêté à la résolution 

du conflit entre les deux communautés. Mais il y a besoin d’un prolongement pour deux 

raisons fondamentales. La première, toute résolution a besoin de se stabiliser surtout 

quand il s’agit d’un conflit religieux. Il faut s’assurer qu’il n’y ait pas de retournement 

de situation. La dynamisation du comité paritaire est une nécessité afin d’éviter la 

sclérose qui peut provoquer de nouvelles ruptures. L’affectation des pasteurs (dans le 

cas d’étude) qui ont participé à la résolution peut fragiliser la paix dont l’acquisition a 

nécessité des années d’intégration. Ce sont donc des éléments de réflexion qui 

montrent la nécessité de prolonger l’expérience. La deuxième raison se rapporte à la 

finalité du MADIR. La réconciliation qui s’est produite par l’application de MADIR ne 

signifie pas une cessation définitive du conflit. Car le chercheur a vu (§534) que les 

facteurs sociaux de résistance sont une sorte de réarmement et que le conflit peut 

ressurgir et être fatal pour le christianisme. Bien que tous les autres modèles de 

dialogue fonctionnent comme « des sapeurs-pompiers » (tenir un colloque pour tenter 

de régler le conflit par exemple), MADIR doit envisager une finalité qui dépasse un 

simple apaisement. Les objectifs atteints, sont déjà meilleurs comparés à ceux des 

autres modèles. Avec ces autres types de dialogues, tout s’arrête au colloque et dans 

le meilleur des cas, des visites de sites. Mais s’entendre jusqu’à constituer un comité 

paritaire, fait de MADIR une méthode en avance. Cependant il y a nécessité de 

prolonger les études sur MADIR pour le parfaire. L’approfondissement va concerner 

la période de l’après réconciliation pour aboutir à la « culturalisation » du Vodun 

Xɛbyoso au Pays Maxi. Par « culturalisation », il faut comprendre, le passage de l’état 

« cultuel » à l’état « culturel ».  

Les perspectives concernent le développement et l’usage des deux sciences nouvelles 

que sont l’indicamétrie et l’anthropologie du geste ainsi que l’enseignement de MADIR 

dans un centre ou laboratoire des réalités africaines.  



 

248 
 

L’anthropologie du geste est une science confirmée mais pas connue des théologiens 

africains francophones, bien que l’initiateur soit francophone. C’est la pédagogie 

linguistique rythmo-mimique où les trois grandes lois du Rythmo-mimisme, du 

Bilatéralisme et du Formulisme se vérifient aisément. Elle est vaste et complexe mais 

très utile pour l’analyse et le décryptage du langage du corps, des gestes et surtout du 

rythme. Par exemple, cette question scientifique : « Comment l'homme, placé au milieu 

des innombrables actions de l'univers, s'y prend-il pour conserver en lui le souvenir de 

ces actions et pour le transmettre fidèlement, de génération en génération, à ses 

descendants ? », met en exergue la trilogie cosmos-homme-passé dont le 

développement aide à comprendre la continuité ancestrale dans la culture africaine. 

Pour répondre à cette question scientifique, Jousse suggère « d'étudier, 

objectivement, l'élaboration des outils psycho-physiologiques qui servent au grand fait 

humain de la Tradition vivante » (Jousse 1969 : 35).  

L’indicamétrie, plus récente, est une science initiée en Côte d’Ivoire, qui se répand en 

Afrique de l’Ouest francophone. Elle est enseignée déjà au Bénin, à l’Institut du 

Développement et d’Echanges Endogènes (IDEE). Elle ouvre des pistes de 

compréhension du monde des esprits. On peut noter comme effet d’entrainement, la 

réflexion d’un groupe de philosophes et scientifiques béninois et nigériens sur 

certaines réalités africaines, jadis, considérées comme purement mythiques. Leurs 

premières réflexions sont publiées dans : « Les savoirs endogènes, pistes pour une 

recherche » (Hountondji 1994 : 227). Et l’article : « Corps étrangers dans l’organisme 

humain : témoignage d’un chirurgien et essai d’interprétation », est une tentative 

d’explication scientifique du phénomène irrationnel appelé « sortilège ».  

Enfin, la création d’un centre pour continuer d’étudier les sciences connexes à MADIR 

permettra de parfaire le modèle. Car l’effort de construction d’un modèle africain 

rencontre le principe de recherche énoncé par Jousse : « on ne reçoit pas du dehors 

et toute faite une méthode scientifique. On se la crée partiellement à soi-même 

en ajustant celle d'autrui. Il y a aussi, en méthodologie, une équation 

personnelle. Le maître ne saurait avoir que le rôle d’orientation53 » (Jousse 1969 : 

35). Et l’importance de continuer la réflexion pour parfaire MADIR vient de l’approche 

scientifique appliquée dans la science des religions énoncée par Waardenburg, il s’agit 

 
53 Marcel JOUSSSE. – Ecole d’Anthropologie, cours du 2-3-1938. 



 

249 
 

de « L'approche herméneutique appliquée » qui s'attache à « découvrir comment un 

groupe social ou un individu peut pratiquer, interpréter, faire signifier une 

religion ou des faits religieux isolés et même investir des phénomènes 

ordinaires d'une signification religieuse » (Waardenburg 1993 : 8). L’introduction 

de MADIR dans les facultés et laboratoires théologiques, l’investira certainement d’un 

pouvoir de recherche pour en faire un outil scientifique d’examen des réalités 

africaines. Examen dont les résultats constituent la base pour toute formulation d’une 

théologie africaine. Et si amener l’Evangile au cœur de la vision du monde de l’Afrique, 

se présente comme le préalable à toute formulation, MADIR se présente comme un 

chemin nouveau à expérimenter. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

250 
 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

1. Les ouvrages  

Il y a les ouvrages cités (1.1.) et ceux consultés (1.2.). 

1.1. Les ouvrages cités. 

Adoukonou B 1980. Jalons pour une théologie africaine, essai d’une herméneutique 

chrétienne du Vodun dahoméen (vol 1 & 2). Paris ; Namur, France : Lethielleux-

Culture et vérité. 

Aguessy H 1970. Culture Vodun. Manifestations – Migrations Metamorphose (Afrique 

Caraïbes Amériques). Ouidah, Bénin : IDEE. 

Ahoga CA 2012. L’impact des traductions bibliques sur la vie chrétienne. In R Puhor 

et M Kenmogne (éds), Théologie et vie chrétienne en Afrique, 107-128. 

Yaoundé/Cotonou, Cameroun/Bénin : ADG Editions/PBA. 

--------- 2014. Christianisme et contexte de vie. In Pohor R et Coulibaly (éds). 

Christianisme authentique en Afrique contemporaine, 21-44. Abidjan, Côte 

d’Ivoire : Les Presse de la FATEAC. 

Akibo KP 1998. Les fruits de la Pentecôte. Histoire de l’Evangélique des Assemblées 

de Dieu du Bénin : 1945-1998. Cotonou, Bénin : EEDB. 

Akoha B 2010. Syntaxe et lexicologie du Fon-gbe Bénin. Paris, France : L’Harmattan. 

Alladaye JC 2003.  Le catholicisme au pays du Vodun.  Cotonou, Bénin : Les Editions 

du Flamboyant. 

Ananou B 2014. Vodun Xevioso. Le culte du Principe cosmique transmetteur du Feu. 

Suresnes, France : Edition du Net.  

------------ 2019. Le panégyrique chez les Fon. Une rhétorique épidictique. Abomey, 

Bénin : Les Editions Naguézé. 



 

251 
 

Aurenche C 1996. Tokombéré au pays des Grands Prêtres. Religions africaines et 

Evangile peuvent-ils inventer l’avenir ? Paris, France : Les Editions Ouvrières. 

Basse EC 1982. Les relations interpersonnelles au sein de l’expérience religieuse 

africaine face à l’impact cultivant de la foi chrétienne. In Actes du Colloque 

International d’Abidjan, 16-20 septembre 1980. L’expérience religieuse africaine 

et les relations interpersonnelles, 37-46. Abidjan, Côte d’ivoire : Savanes- 

Forêts et ICAO. 

Basset JC 1994. Le dialogue interreligieux, histoire et avenir. Genève, Suisse : Edition 

du Cerf. 

Bassin F 2006. L’Evangile selon Luc. Vaux-Sur-Seine, France : Edifac. 

Baudelaire 1861. Les fleurs du mal. Par Poulet-Malassis et de Brois. Paris, France :  

Iimprimerie SIMON RAÇON ET COMP. 

Bediako K 2008. Les Ecritures, interprètes de la culture et de la tradition, In Adeyemo 

(éd.), Commentaire biblique contemporain. Un commentaire en un seul volume 

écrit par 70 théologiens africains, 3-4.  Marne la Vallée Cedex, France : Edition 

Farel. 

Béguerie P et Duchesneau 2010. Pour vivre les sacrements (6 ème). Montréal, Canada ; 

Paris, France : Novalis –Cerf. 

Bjork DE 2015. Nous sommes tous disciples ! Participer à la mission de Dieu. Carlisle, 

UK : Langham Global Library. 

Blanchet A et Gotman A 2014. L’entretien (2e éd.). Paris, France : Armand Colin.  

Bonte P et Izard M 2016 (éds). Dictionnaire de l’ethnologie et de l’anthropologie (4e 

éd.). Paris : QUADRIGE/PUF.  

Bosch DJ 1995. Dynamique de la mission chrétienne. Histoire et avenir des modèles 

missionnaires. Traduit par E Bernard, IH Pierrehumbert et all. Lomé/ Paris/ 

Genève, Togo/ France/ Suisse : Haho-Karthala-Labor et Fides. 

Bouquegneau C 2009. Doit-on craindre la foudre ? Les Ulis Cedex, France : EDP 

Sciences. 



 

252 
 

Bovon F 2006. L’Evangile selon Luc. Vaux-surSeine, France Edifac. 

Brand R 1973. Dynamisme des symbols dans les cultes vodun. Paris, France : Ecole 

Pratique des Hautes Etudes, Sorbonne. 

Browning DS 1996. A Fundamental Pratical Theology. Descriptive and strategic 

proposals. Minneapolis, USA : Fortess Press Books.  

--------- Methodology. In Smith K 2010. Ress150ResearchMethodology_Reader. 

Johannesburg, Afrique du Sud : SATS-Cours. 

Bujo B 1992. African Theology in Its Social Context. Traduit par Patmos Verlag GmbH. 

Düsseldorf, Germany : Wipf and Stock Publisher. 

Buttrick GA 1951. Matthew. In GA Buttrick, WR Bowe & all (2ds), The Interpretter’s 

Bible (volume 7), 230-625. Nashville, New York : Abingdon Press. 

Calvet J-L 1974. Linguistique et colonialisme. Paris, France : Payot. 

Carrez M 1993. Nouveau Testament interlinéaire grec/français. France : Société 

Biblique Française. 

Carson DM 1984. Matthew. In FE Gaebelein (éd.), The Expositor’s Bible Commentary 

(volume 8) 3-599. Grand Rapids, Michigan : The Zondervan Corporation. 

Cauvin J 1980. Comprendre la parole texte. Issy les Moulineaux, France : Les 

classiques africains. 

Centre National de Linguistique Appliquee (CE.NA.LA), Alphabet des langues 

nationales (S.d. : CE.NA.LA, 20086). 

Cole RA 1982. The Gospel According to St Mark. In RVG Tasker (éd.), The Tyndale 

New Testament Commentary (volume 2). Grand Rapids, Michigan : The Tyndale 

Press. 

Coulibaly I 2008. Commentaire des Corinthiens. In Adeyemo (éd.), Commentaire 

biblique contemporain. Un commentaire en un seul volume écrit par 70 

théologiens africains, 1509-1524. Marne la Vallée Cedex, France : Edition Farel. 



 

253 
 

Creswell JW 2009. Research Design. Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. Los Angelos, London, New Deli, Singapore, USA, UK, India, 

Singapore : SAGE Publications, Inc. 

Déazon A 2011. Introduction à l’indicamétrie. Il ne suffit pas d’être compétent pour être 

efficace. Indicamétrie et éducation. Abidjan, Côte d’Ivoire : EDUCI. 

Decoudras P-M 1997. A la recherche des logiques paysannes. Paris, France : 

Karthala. 

De Ketele JM et Roegiers X. 2013. Méthodologie du recueil d’information. Fondements 

des méthodes d’observation, de questionnaire, d’interview et d’étude de 

documents (4e éd.). Bruxelles, Belgique : De Boeck. 

De Souza I 1982. Religion africaine et structure socio-politiques. In Actes du Colloque 

International d’Abidjan du 16 au 20 septembre 1980. L’expérience religieuse 

africaine et les relations interpersonnelles, 47-74. Abidjan, Côte d’Ivoire : 

« Savanes et Forêts » et ICAO.   

De Souza S 2005. Guide pratique de phytothérapie. Cotonou, Bénin : Imprimerie 

Tunde. 

Djereke JC 2002. Etre chrétien en Afrique aujourd’hui. A quoi cela engage-t-il ? 

Bafoussam, Cameroun : CIPCRE-SEROS. 

Drewermann E 1993. Fonctionnaires de Dieu. Traduit par PE Wéber. Paris, France : 

Albin Michel. 

Duchesne S et Haegel F 2014. L’entretien collectif. L’enquête et ses méthodes (128). 

Laromiguière, France : Armand Colin. 

Ela JM 2007. La recherche africaine face au défi de l’excellence scientifique (Livre III). 

Paris, France : L’Harmattan. 

Eno Belinga 1978. Comprendre la littérature orale africaine. Issy les Moulineaux, 

France : Les classiques africains. 



 

254 
 

Fee GD 1987. The Fist Epistle to the Corinthians. The New International Commentary 

on the New Testament. Grand Rapids, Michigan : Willizm B. Eerdmans 

Publishing Company.  

Gandonou A 2002. Le Roman ouest-africain de langue française. Étude de langue et 

de style. Paris, France : Karthala. 

Glaser I 2008. Dieu et les religions, Pour des relations justes et respectueuses entre 

chrétiens et autres croyants, Traduit par S., Artiguebert, Marnela-Vallée : Farel.  

Gogan et Adjaho R 2004. Comprendre la réforme de l’administration territoriale en 45 

questions. Cotonou, Bénin : Editions RC. 

Hazoumè P 1956. Le pacte de sang au Dahomey. Paris, France : Institut d’Ethnologie. 

Houédanou C 2007. Rationalité universelle et rationalité africaine In Hountondji (éd.). 

La rationalité, une ou plurielle ?, 201-210. Dakar, Sénégal : CODESRIA. 

Hounsounon-Tolin P 2014. Education et décolonisation culturelle de l’Afrique. 

Yaoundé, Cameroun : CLE. 

Hountondji P (éd.) 1994. Les savoirs endogènes. Pistes pour une recherche. Paris, 

France : Karthala. 

--------- (éd.) 2007. La rationalité, une ou plurielle ? Dakar, Sénégal : CODESRIA. 

Huannou A 2018. Le pays Wémɛ d’hier à demain. Histoire, culture et développement. 

Actes du colloque de Dangbo (21-23 août 2018). Jéricho-Cotonou, Bénin : 

CIREF Edition. 

Idowu B 1969. Dieu. Dans Dickson KA et Ellingrworth P (éds), Pour une théologie 

africaine, 7-37. Yaoundé, Cameroun : CLE. 

Imasogie O 1997. La conception du monde et la religion africaine. In C. Hogg, O. 

Imasogie et all (éds), Les religions dans le monde aujourd’hui, 23-31. Abidjan, 

Côte d’Ivoire : CPE.  

Iroko F et Alladaye JC 2009. L’aire culturelle Ajatado. Cotonou, Bénin : UNESCO. 



 

255 
 

Jones P 1992. La deuxième épitre de Paul aux Corinthiens. Commentaire Evangélique 

de la Bible. Vaux-Sur-Seine, France : EDIFAC.  

Jousse M 1969. L’anthropologie du geste. La Manducation de la Parole, Le Parlant, la 

Parole et le Souffle. Paris, France : Gallimard. 

--------- 1975. Du mimisme à la musique chez l’enfant. Paris, France : Geuthner. 

Kä Mana 1992. Foi chrétienne, crise africaine et reconstruction de l’Afrique. Sens et 

enjeux des théologies africaines contemporaines. Nairobi, Lomé et Yaoundé, 

Kenya, Togo, Cammeroun : CETA/HAHO/CLE. 

--------- 2004. Christianisme africain. Construire l’espérance. Cotonou, Bénin : 

Pentecôte d’Afrique Editions. 

Kaïser L 2008. Voyage en culture étrangère. Guide d’ethnologie appliquée, trad. de 

l’Allemand par Jean-Jacques Sreng. Paris, France : Excelsis. 

Kakpo M 2011 (éd). Voix et voies nouvelles de la littérature béninoise. Les ensignants 

du Département des Letres Modernes de la Faculté des Lettres, Arts et Science 

Humaines de l'Université d'Abomey-Calavi. Cotonou, Bénin : Les Editions des 

Diasporas. 

Kapolyo J 2008. Matthieu. Commentaire Biblique Contemporain. Adeyemo (éd.), 

Commentaire biblique contemporain. Un commentaire en un seul volume écrit 

par 70 théologiens africains.  Marne la Vallée Cedex, France : Edition Farel. 

Kolouchè AB et Atindegla A (éds) 2015. Proverbes du Bénin. Sagesse éthique 

appliquée de proverbes. Geneva, Suisse : Globethics.net. 

Kossou AT 1983. SE et GBE. Dynamique de l’existence chez les Fon. Paris, France : 

La Pensée Universelle. 

Koulagna J 2007. Le christianisme dans l'histoire de l'Afrique. Yaoudé, Cameroun : 

Editions CLE.  

Lechevallier G 2010. Dictionnaire des symboles, des arts divinatoires et des 

superstititons. Italie : SDL Editions. 

Levrat J. 2003/0927. La force du dialogue. Rabat, Maroc : Marsam. 



 

256 
 

Luneau R et Thomas V 2004. Comprendre l’Afrique. Evangile, modernité, mangeur 

d’âmes. (2e éd.). Paris, France : Karthala. 

Martin DC et Groupe IPI 2010. Ecarts d’identité, comment dire l’Autre en politique. In 

DC Martin (éd.), L’identité en jeux, Pouvoirs, identifications, mobilisations, 13-

134. Paris, France : Karthala.   

Mary A 1999. Culture pentecôtiste et charisme visionnaire au sein d’une Eglise 

indépendante africaine. Archives de Sciences Sociales des Religions, n°105, p. 

29-49. 

Massi Gams D 2017. La rencontre de l’Evangile avec la culture des peuples de l’Est 

Cameroun (1916 – 1961). Perspective d’une histographie de chrétienté africaine. 

Yaoundé, Cameroun. CLE. 

McTaggart L 2013. Le lien quantique. La carte pour changer de vie et vivre en 

harmonie avec les autres et la nature. Traduction Madeleine Le Jeune. 

Collection : Science et Connaissance, France : Macro Editions. 

Milles MB et Huberman AM 2013. Analyse des données qualitatives (2e éd.). Traduit 

par MH Rispal (rév. Scie. Par JJ Bonniol). Minimes, Bruxelles : De Boeck 

Supérieur. 

Mircea E 1949. Traité d’histoire des religions. Paris, France : Gallimard. 

Missain-Ade MP 2006. Vodun, œuvre des anges de Dieu. Principe christique de base. 

Cotonou, Bénin : L’imprimerie Rapidex. 

Monsia M 2003. Religions indigènes et savoir endogène. Cotonou, Bénin : Les Editions 

du Flamboyant. 

Morgan DL 1998. The focus Group Guidebook (FG Kit vol.1). Thousand Oaks, 

Canada: Sage Publications. 

Morlet RM 1985. L’épître de Paul aux Philippiens. Vaux-Sur-Seine, France : Edifac. 

Mulaga-gwa-Cikala M 1971. La Religion traditionnelle des bantu et leur vision du 

monde. Kinshasa : Faculté de Théologie catholique de Kinshasa, coll. 

Bibliothèque du Centre d Etudes des religions africaines. 



 

257 
 

Mveng E 1985. L’Afrique dans l’Eglise, paroles d’un croyant. Paris, France : 

L’Harmattan. 

Niebuhr HR 1956. Christ and Culture, New York : Harper & Row. 

Osmer RR 2008. Pratical Theology, an Introduction. Grand Rapids, Michigan/ 

Cambridge, UK: Wimmiam B. Eerdmans. 

--------- Methodology. In Smith K 2010. Ress150ResearchMethodology_Reader, 174-

181. Johannesburg, Afrique du Sud : SATS-Cours. 

Panikkar R 2012. Pluralisme et interculturalité. Cultures et religions en dialogue I. 

Paris, France : Les Editions du CERF. 

--------- 2013. Vision trinitaire et cosmothéandrique : Dieu-Homme-Cosmos. Paris, 

France : Les Editions du CERF. 

Parrinder G 1956. Les Religions Traditionnelles Africaines. In Walls A 2014. The 

Discovery of ‘African Traditional Religion’ and its Impact on Religious Studies. 

Bediako G, Quarshie B et Asamoah-Gyadu (éds), Seeing New Facets of The 

Diamond. Christainity as a Universal Faith. Essays in Honour of Kwame Bediako, 

1-17. Akropong-Akuapen, Ghana : Regnum Africa. 

Penoukou EJ 1982. Religion africaine et foi chrétienne comme sources de relations 

interpersonnelles d’intégration et de transformation. In Actes du Colloque 

International d’Abidjan du 16 au 20 septembre 1980. L’expérience religieuse 

africaine et les relations interpersonnelles, 453-488. Abidjan, Côte d’Ivoire : 

« Savanes et Forêts » ; ICAO.   

Perrot CH & Fauvelle-Aymar 2003 (éds). Le retour des rois. Les autorités 

traditionnelles et l’Etat en Afrique contemporaines. Paris, France : Karthala. 

Quenum M 1999. Au pays des Fons us et coutumes du Dahomey. Paris, France : 

Maisonneuve & Larose. 

Quenum A 2003. Une tradition d’humanité. In Association des théologiens du Bénin, 

Christianisme et humanité en Afrique, mélanges en hommage au cardinal 

Bernandin Gantin, 1-21. Paris, France : Karthala. 



 

258 
 

Sadaune S 2013. La peur au Moyen Âge. Rennes, France : Ouest-France.  

Saha Tchinda 2017. Le dialogue interreligieux contemporain. Paris, France : 

L’Harmattan. 

Saulnier P 2001. Noms de naissance. Conception du monde et système de valeurs 

chez les Gun au Sud-Bénin. Madrid, Espagne : SMA. 

--------- 2009. Vodun et destinée humaine. Madrid, Espagne : SMA. 

Sicking T 2011. Dialogue interreligieux et dialogue œcuménique, différences et 

similitudes. Chrétiens et sociétés 11/ 2004. 

Smith K 2008. Rédaction d’un travail académique et recherche théologique : un guide 

pour étudiant. Johannesburg, Afrique du Sud : SATS Press. 

--------- 2010. RESS150ResearchMethodology_Reader. Johannesburg, Afrique du 

Sud : SATS-Cours. 

Somadjedangbe BT 2016. Le massif Mahi, le vallant people. Cotonou, Bénin : Editions 

Gilous. 

Somerville R 2005. La première épître de Paul aux Corinthiens. Vaux-Sur-Seine, 

France : Edifac. 

Tempels P 1949. La philosophie bantoue. Paris, France : Présence Africaine. 

Waardenburg J 1993. Des dieux qui se rapprochent. Introduction systématique à la 

science des religions. Traduit par C Welscher et J Waadenburg. Genève, Suisse : 

Labor et Fides. 

Walls A 2014. The Discovery of ‘African Traditional Religion’ and its Impact on 

Religious Studies. In Bediako G, Quarshie B et Asamoah-Gyadu (éds), Seeing 

New Facets of The Diamond. Christainity as a Universal Faith. Essays in Honour 

of Kwame Bediako, 1-17. Akropong-Akuapen, Ghana : Regnum Africa. 

Walsh et Middleton 1984. Retransformation Vision Shaping A Christian World View. 

Downers Groves III: IVP InterVasity Press. 



 

259 
 

Willowbank (Rapport) 1978. La culture au risque de l’Evangile. Traduit J-C Losey, J 

Blandenier, M Gardio. Abidjan, Côte d’Ivoire : PBA. 

Wright NT 1997. The New Testament and the People of God (4éd.). London, England: 

Society for Promoting Christian Knowledge. 

Zerfass R. Methodology. In Smith K 2010. Ress150ResearchMethodology_Reader, 

149-157. Johannesburg, Afrique du Sud : SATS-Cours. 

Zokoué I 2014. Christianisme en Afrique et perspectives. In Pohor R & Coulibaly I 

(éds). Christianisme authentique en Afrique contemporaine, 59-72. Abidjan, Côte 

d’Ivoire : Les Presses de la FATEAC. 

1.2. Les ouvrages consultés 

Actes du Colloque International d’Abidjan (16-20 septembre 1980) 1982. L’expérience 

religieuse africaine et les relations interpersonnelles. Abidjan, Côte d’Ivoire : 

Savanes – Forêts.  

Actes du Colloque International de Cotonou (août 2007) 2009. Le dialogue entre les 

religions endogènes, le christianisme et l’islam au service de la culture de la paix 

en Afrique.  Paris, France : Unesco. 

Adjotin P 2011. L’univers sous les thérapies de Fâ. Lyon, France : Baudelaire. 

Agossou M-J 1987. Christianisme africain. Une fraternité au-delà de l’ethnie. Paris, 

France : Karthala.  

Aguessy H (1970 : 89-96). La divinité Lègba et la dynamique du panthéon vodoun au 

Dan-homê. R.C.A IV (7).  

Afouda A 2002. Tradition africaine et Réalité scientifique. Cotonou, Bénin : CBRS/ Les 

Editions du Flamboyant.  

Aligbonon AD 2003.Vodoun au service du développement de l’être humain. Porto-

Novo, Bénin : Institut de Développement des Echanges Endogènes. 

Amadji F 2007. Le Christ révélé au sein des cultures et traditions africaines. Osons 

engager le débat ! Témoignages et réponses scientifiques des traditions Fa – 



 

260 
 

Dogon – Malinké – Kotoko. Collection Regard de l’Universel sur les Religions. 

Cotonou, Bénin : Editions de l’Ecole Spirituelle d’Afrique. 

--------- 2017. La connaissance de nos cultures. Série En marche vers une pastorale 

culturelle active et vivante (livret 1). Bohicon, Bénin : Centre Pastoral Bernadin 

Card. Gantin. 

-------- 2017. Panégyriques et histoires sacrés des clans : Akɔ lɛɛ sin tan. Champ par 

excellence de l’application de la multiculturalité à l’interculturalité pour une 

évangélisation génétique. Serie En marche vers une pastorale culturelle activie 

et vivante (Part 1: Les approches de discours). Bohicon, Bénin : Centre Pastoral 

Bernadin Card. Gandin. 

Ananou B 2012.  Le Vodun : la religion traditionnelle du Danxomɛ : lumière sur l’univers 

spirituel du Bénin. Bohicon, Bénin : Les Editions ACT2D. 

Argyris C, Putnam R et Smith DM 1985. Action science: Concepts, methods and skills 

for research and intervention. San Francisco, USA: Jossey-Bass. 

Assohoto (2002). Réalités africaines et salut en Jésus-Christ (tome 2). Bénin, 

Cotonou : CART. 

Bediako GM 2014. Christian Universality, Christian Scholarship and Institution 

Building-Kwame Bediako on a Vision in Process. In GM Bediako, BY Quarshie, 

JK Asmoah-Gyadu (eds), Seing New Facets of the Diamond, Christianity as a 

Universal Faith. Essays in Honour of Kwame Bediako. Accra, Ghana: Regnum 

Africa. 

Bediako K 1999. Theology and Identity. The Impact of Culture upon Christian Thought 

in the Second Centry and in Modern Africa. Carlisle, Cumbria, UK : Regnum 

Books International/Paternoster Publishing. 

--------- 2000. Jésus en Afrique. L’Evangile chrétien dans l’histoire et l’expérience 

africaines. Traduit par D Sabze. Yaoundé, Cameroun : CLE-Regnum Africa. 

Blaschke RC 2002.  Une question de pouvoir. Communiquer l’Evangile aux animistes. 

Traduit par A Doriath. Braine-l’Alleud, Belgique : Edition Littérature Biblbique. 



 

261 
 

Bogniaho A 2011. Méthodologie de la recherche en littérature africaine orale.  In 

Mahougnon K (éd.) Voix et voies nouvelles de la littérature béninoise, 201–231. 

Cotonou, Bénin : Les Editions des Diasporas.  

Bosch DJ 1991. Transforming Mission : Paradigm Shifts in Theology of Mission. 

Manyknoll, New York : Orbis. 

De Ketele JM 1980, 1990. Observer pour éduquer. Berne, Suisse : Peter Lang. 

De Singly F 2014. Le questionnaire : L’enquête et ses méthodes (3e éd.). Paris, France 

: Armand Colin.  

Dilthey W (1911/1977). Descriptive psychology and historical understanding. 

Translated by RM Zaner & KL Heiges. The Hague, Netherlands : Nijhoff. 

Dumez H 2013. Méthodologie de la recherche qualitative. Les 10 questions clés de la 

démarche compréhensive. France : Magnard-Vuibert.  

Durand G 1992. Les structures anthropologiques de l’imaginaire (11e éd.). Paris, 

France : Dunod. 

Eno Belinga 1967. Langage frappé ou rythmique. Issy Moulineaux, France : Les 

classiques africains. 

Frank G et Viola B 2013. Le christianisme paganisé. Explorer les racines de nos 

pratiques chrétiennes. Traduit par Damien Baslé. Olanzac, France : Oasis. 

Gbégnonvi R 1998. La lumière éternelle. In C Comlan (éd.), Zomaci, 38-44. Ouidah, 

Bénin : Comité d’organisation de la Journée du Repentir. 

Gilli B 1987. Heviosso et le bon ordre du monde. Approche d’une religion africaine.  

Lomé, Togo : Editions HAHO. 

Gmünder R et Kenmogne JB 2002. Pour vaincre le tribalisme. Principes, réflexions et 

perspectives. Bafoussam, Cameroun : CIPCRE-Edition. 

Hazoumè P 1978. Doguicimi. (2e éd.). Paris, France : Maisonneuve et Larose. 

Horvilleur D et Benzine R 2017. Des milles et une façon d’être juif ou musulman. 

Dialogue. Paris XIV, France : Editions du Seuil. 



 

262 
 

Hountondji P 2009. L’ancien et le nouveau. La production du savoir dans l’Afrique 

d’aujourd’hui. Porto-Novo, Bénin : Centre africain des hautes études. 

Influence. L'impact de l'IFES dans la vie de ses diplômés. Portes Ouvertes. Avec la 

collaboration de Fred & Elizabeth Catherwood. sl : IFES. 

Iroko, F. 1989. Regard extérieur et saisie interne des ethnies et des ethnonymes. 

République populaire du Bénin. In J.-P. Chrétien & G. Prunier (éds). Les ethnies 

ont une histoire, 213-222. Paris, France : Karthala.        

Jousse M 1925. Études de psychologie linguistique. Le Style oral rythmique et 

mnémotechnique chez les Verbo-moteurs. Paris, France : Gabriel Beauchenes 

Edition. 

Kä Mana 1999.  Chrétiens et églises d’Afrique : penser l’avenir. Yaoundé, Lomé : CLE 

& HAHO. 

Kam SM 2011. Tradition de l’hospitalité et dialogue interreligieux. Paris, France : 

Karthala. 

Kapolyo J 2007. L’homme, Vision Biblique et africaine. Traduit par S Rat. Marne-la-

Vallé, France : Farel. 

Kasolwa IK 2015. Pour un modèle inculturé de réconciliation en RD Congo. Une 

appropriation chrétienne des pratiques traditionnelles de réconciliation. Paris, 

France : L’Harmattan. 

Kato B 1981. Pièges théologiques en Afrique. Traduit par N. de Mestral-Demole. 

Abidjan, Côte d’Ivoire : CPE. 

Kaufmann JC 2014. L’entretien compréhensif L’enquête et ses méthodes (3e éd.). 

Paris, France : Armand Colin. 

Keidel P 2008. Les défis de la mission interculturelle. Traduit par A Doriath. Lyon, 

France : Edition Clé. 

Ki-Zerbo J 1990. Eduquer ou périr. Abidjan, Côte d’Ivoire ; Dakar, Sénégal : UNICEF, 

L’Harmattan. 



 

263 
 

Leedy DP 1993. Practical Research: Planning and Design (5e ed). New York, USA: 

MacMillan. 

Lewandowski S 2016. Savoir locaux, éducation et formation en Afrique. Paris, France : 

Karthala. 

Lidemann T 2010. Sauver la face, sauver la paix. Sociologie constructiviste des crises 

internationales. Paris, France : L’Harmattan 

Mamoussé D 2005. Critique de la raison orale. Les pratiques discursives en Afrique 

noire. Avec la collaboration de Bonaventure Mve-Ondo. Niamey, Paris, 

Dakar : CELHTO ; Karthala ; IFAN. 

Maupoil B 1981. La géomancie à l’ancienne Côte des Esclaves. Paris, France : CNRS-

Institut d’Ethnologie. 

Mircea E 1990. Dictionnaire des réligions. Paris, France : Plon. 

Moustapha D 1994. Indicamétrie bancaire : mondialisation, integration et 

développement. Dakar, Sénégal : Edition CIDI Production. 

Mouton J 2009. How to succeed in your Master’s & Doctoral Studies (13e éd.). 

Pretoria, South Africa : Van Schaik Publishers. 

Mouttapa J 2002. Religion en dialogue. Collection Espace libre 120. Paris, France : 

Albin Michel. 

Papus 1998. Traité méthodique de magie pratique. Escalquens, France : Edition 

Dangles. 

Parrinder G 1950. La religion en Afrique Occidentale. Paris, France : Payot. 

Père JAH 1998. Les Rastafari ne sont pas des délinquants. In C Comlan (éd.), Zomaci, 

33-37. Ouidah, Bénin : Comité d’organisation de la Journée du Repentir. 

Présence Africaine 1956 (sd.). Des prêtres noirs s’interrogent. Paris (7e), France : 

Editions du CERT. 

Prudencio ED 2015. Le rêve étranglé. Cotonou, Bénin : Les Editions du Flamboyant. 



 

264 
 

Richardson D 1992. L’éternité dans leur cœur. L’histoire ignorée du christianisme dans 

les religions des peuplades anciennes (4e Ed.). Traduit par A. Dupon. Lausanne, 

Suisse : Jeunesse en Mission. 

Romanidès J 2015. Théologie empirique. Philarète, (Contre littérature, 1). Paris, 

Fance : L'Harmattan. 

Smith K 2008. Rédaction d’un travail académique et recherche théologique : un guide 

pour étudiant. Johannesburg, Afrique du Sud : SATS Press. 

Soede NY 2009. Cri de l’homme africain et christianisme. Jean-Marc Ela, une passion 

pour l’opprimé. Abidjan, Côte d’Ivoire :  Imprimerie SEPRIM Ivoire. 

Stott John 1997. Mission chrétienne dans le monde. Traduit de l’anglais par Silvain 

Dupertusis. Suisse : Groupes Missionnaires. 

Thomas J 1993. Doing critical ethnography. Qualitative Research Methods Series (26). 

Newbury Park, CA : Sage. 

Thomas LV et Luneau R (éds) 2004. La terre africaine et ses religions. Paris, France : 

L’Harmattan. 

Tienou T 1980. Tâches théologiques en Afrique. Abidjan, Côte d’Ivoire : CPE. 

Turaki Y 1997. Tribal Gods of Africa, Ethnicity, racism, Tribalism and the Gospel of 

Christ. Nairobi, Kenya : Ed. AEA. 

Verger FV 1997. Ewé. Le verbe et le pouvoir des plantes chez les Yoruba (Nigeria-

Bénin). Paris, France : Maisonneuve & Larose. 

Walsh BJ et Middleton JR 1984. The Transforming Vision : Shaping a Christian World 

View. Downers Groves, III : IVP. 

Wiher H 2003. L’Evangile et la culture de honte en Afrique Occidentale. Hamburg, 

Germany : Lektorat & Satz : Hans-Christian Beese 

ZACKA JP 2010. Possessions démoniaques et exorcismes dans les églises 

pentecôtes d’Afrique centrale. Une relecture du « Ministère de délivrance » à 

partir de l’Evangile de Marc. Yaoundé, Cameroun : CLE.   



 

265 
 

2. Journaux théologiques et séculiers, revues 

Ahoga CA 2001 (semestriel). Le contexte des religions traditionnelles africaines. 

Chantier, 3. 

---------- 2017 (juin).  Dialogue interreligieux au pays Maxi. Revue de la Paix par un 

autre chemin, 4. 

Ayache et Dumez 2011. Le codage dans la recherche qualitative : une nouvelle 

perspective ? Le Libellio d’Aegis 7 (2). 

Ayite C. 2017. Occultisme, charlatanisme, intimidation, abus de confiance et 

escroquerie au Ministère International Jésus en Action (MIJA) : témoignage 

sidérant et accablant de Christ Ayité.  Maranatha XXI (3) : 22-25. 

Bogniaho A 1987 (3ème et 4ème trimestre). La littérature orale au Bénin. Ethiopiques 4. 

Chapman PD 2014. Thomas King Leonard : A Truly Indispensable Man. Heritage, 

vol. 34(Celebrating 100 Years of the Assemblies of God) : 17-23. 

Condominas G 1954 (mai-juin). Danses du Vodou de la foudre dans le Bas-Togo. 

Science et nature (Office de la Recherche scientifique Outre-Mer), 3. 

Déchalotte M 2013 (mai – juin). L'âme existe-t-elle ? Ce qu'en disent les religions, la 

philosophie et la science. "Entretien Jean-Claude Carrière", Le Monde des 

Religions, 59.  

De Haes R 1971. La théologie des religions après Vatican II. Dans La pertinence du 

christianisme en Afrique. Revue du Clergé Africain (VIe Séminaire théologique 

organisé par la Faculté de Théologie de l’Université Nationale du Zaïre, Campus 

de Kinshasa) : 465-502. 

Hall SM G 2004 (February). Multi-Faith Dialogue in Conversation with Raimon 

Panikkar. Australian eJournal of Theology 2. 

Hechegger H 1970. La mort et le culte des morts chez les populations d’expression 

teke. Cahiers des Religions Africaines 4(8) : 75-87. 

Mbiti J 1971 (Mars). Jointe venture, Publication trimestrielle de Sedos, 2. 



 

266 
 

Mouttapa J 2006 (décembre). Interview sur le dialogue interreligieux. In « Dossier » : 

Les veines ouvertes pour l’Afrique. Revue Relation, 713.  

Musharhamina MgC 1971. Symbolisme dans les religions traditionnelles africaines et 

sacramentalisme. Dans La pertinence du christianisme en Afrique (19-23 Juillet). 

Revue du Clergé Africain (VIe Séminaire théologique organisé par la Faculté de 

Théologie de l’Université Nationale du Zaïre, Campus de Kinshasa) : 465-502. 

Sastre R 1970. « Les codu » dans la vie culturelle, sociale et politique du sud-

Dahomey. Cahiers des Religions Africaines. 4(7) : 170 -188. 

Tévoédjrè 2017 (janvier). Editorial. Revue de la Paix par un autre chemin, 1. 

UNESCO 2007. Plaidoyer pour la création de Chaires UNESCO chargées des études 

interreligieuses et reliées en en réseaux de centres d’excellence. Déclaration de 

Cotonou (IXè). 

White P et Niemandt CJP sd. Ghanaian Pentecostal Churches’ Mission. Journal of 

Pentecostal Theology 24 : 241-269. 

3. Les ressources en ligne ou webographie 

Adoukonou B 2010. Un modèle africain de dialogue interreligieux : christianisme-

vodun. La RTA au 2è synode pour l’Afrique. Article en ligne. Consulté sur 

https://www.la-croix.com/Urbi-et-Orbi/Archives/Documentation-catholique-n-

2414/Les-fondements-et-les-objectifs-du-dialogue-interreligieux, 09-04-2016. 

Anignikin SC 2001. Histoire des populations mahi. À propos de la controverse sur 

l'ethnonyme et le toponyme « Mahi ». Cahiers d'études africaines, 162. Article 

en ligne. Consulté sur : www.jstor.org/stable/4393129, 10-11-2010. 

Biointeractive 2016 (février). The Anthropocene : Human Impact on the Environment. 

Article en ligne. Consulté sur www.biointeractive.org, 09-04-2016. 

Bitter JN 2018. Conflits et religions : comment faire dialoguer deux visions du monde. 

Article en ligne. Consulté sur https://www.cevaa.org/actualites/conflits-et-

religions-comment-faire-dialoguer-deux-visions-du-monde, 12-12-2018. 

Gire P 2004. Qu’est-ce que le fait religieux ? Livre en ligne. Consulté sur 

www.enseignement-et-religions.org-2005, 30-10-2016.  



 

267 
 

Halbwachs M 2001. Mémoire collective. Version électronique. Article en ligne. 

Consulté sur : 

http://classiques.uqac.ca/classiques/Halbwachs_maurice/memoire_collective/m

emoire_collective.html, 18-12-2017. 

Interview accordé au pasteur Nduku-Fessau Badze, par Religioscope 29-08-2004. 

www.religioscope.com. Article en ligne. Consulté sur 

https://www.religion.info/2006/07/23/livre-kimbanguisme-et-identite-noire/, 11-

09-2015.     

Lacan J. La théorie du miroir. Article en ligne. Consulté sur  

https://nospensees.fr/theorie-miroir-blessures-forment-brisent-relations/, 06-12-

19. 

Lespinay 1994. La datation par Carbone 14. In Anignikin 2001. Histoire des 

populations mahi. À propos de la controverse sur l'ethnonyme et le toponyme 

« Mahi ». Cahiers d'études africaines, 162. Article en ligne. Consulté sur  

www.jstor.org/stable/4393129, 10-11-2010. 

Mayrarque C 2016.  « Cet évangélisme qui veut conquérir l’Afrique ». Article en ligne. 

Consulté sur https://www.liberation.fr/planete/2016/02/25/cet-evangelisme-qui-

veut-conquerir-l-afrique_1435804, 03-02-2017. 

Mgr Santier M 2013. Les fondements et les objectifs du dialogue interreligieux. La 

Croix. Article en ligne. Consulté sur https://www.la-croix.com/Urbi-et-

Orbi/Archives/Documentation-catholique-n-2414/Les-fondements-et-les-

objectifs-du-dialogue-interreligieux-2013-04-16-948191  Consulté le 10/06/2016  

Mutombo B. « Proposition 11 : dialogue interreligieux ». In Adoukonou B 2010. Un 

modèle africain de dialogue interreligieux : christianisme-vodun. La RTA au 2è 

synode pour l’Afrique. Article en ligne. Consulté sur https://www.la-

croix.com/Urbi-et-Orbi/Archives/Documentation-catholique-n-2414/Les-

fondements-et-les-objectifs-du-dialogue-interreligieux, 09-04-2016. 

Mzinzili ML [2010]. Dialogue dans une Culture en transformation. La mission en Afrique 

aujourd'hui. Livre en ligne. Consulté sur www.sedos.org ,19-08-2010. 



 

268 
 

Nduku-Fessau Badze 2004. Interview accordé au pasteur sur le dialogue par 

Religioscope 29/08/2004. Article en ligne. Consulté sur www.religioscope, 05-

06-2016. 

Nzeyitu MJ 2002. Jésus l’Africain. Article en ligne. Consulté sur 

https://histoirenoire992.skyrock.com/3073088583-Jesus-l-africain-le-livre-par-

Pasteur-Melo.html, 18-12-2016. 

Penoukou EB 2014. Entretien sur la palabre africaine. Cet entretien avec le spécialiste. 

Entretien par Marguerite A. Peeters. Mis sur site par : Institute for Intercultural 

Dialogue Dynamics asbl 2019. Article en ligne. Consulté sur 

http://dialoguedynamics.com/content/dialoguing/dialogue-on-consensus/, 12-12-

2019. 

------------ 2014. L’arbre à palabres : la vision mobilitis de l’espace de convivialité. Paris, 

France : MOBILITIS. Certifié ISO 9001 et 14001. Article en ligne. Consulté sur 

http://www.mobilitis.com/larbre-a-palabres-une-vision-mobilitis-de-lespace-de-

convivialite-2/, 29-05-2019. 

----------- 2014. La tradition séculaire de la palabre. Article en ligne. Consulté sur 

http://dialoguedynamics.com/content/dialoguing/dialogue-on-

consensus/starting-point-of-the-dialogue/article/entretien-sur-la-palabre-

africaine, 12-12-2018. 

Tabar R 2008. Théologie des Religions Traditionnelles Africaines. Recherches de 

Science Religieuse. Article en ligne. Consulté sur www.cairn.info/revue-

recherches-de-science-religieuse-2008-3-page-327.htm. 30-03-2016. 

Temkeng AE 2008 (1er semestre). Dialogue interreligieux et éducation interculturelle : 

l'inutile guéguère des églises conventinnelles et les religions traditionnelles 

africaines. [Ethiopiques 80- Revue negro-africaine de littérature et de 

philosophie]. Article en ligne. Consulté sur 

http://ethiopiques.refer.sn/spip.php?auteur1033, 24-10-2016. 



 

269 
 

4. Autres ressources 

4.1. Thèses 

Jesse FK 2014. Studing Pentecostalism Missiologically : The Congo Evangelistic 

Mission in Katanga province, Democratic Republic of Congo. Thèse de doctorat, 

UNISA. Pretoria, Afrique du Sud. 

Kim Lien Do 2003. L’exploration du dialogue de Bohm comme approche 

d’apprentissage : Une recherche collaborative. Thèse de doctorat présentée à la 

faculté des études supérieures de l’Université Laval, Québec. 

Koutinhouin, M. S. E. 1978 La vie rurale en pays mahi du Moyen-Bénin (structures 

sociales et structures agraires traditionnelles, changement et problèmes au sein 

d'un paysannat ouest-africain). Doctorat de 3ème cycle, Université Paris VII. Paris, 

France. 

Sene A 2004. Les structures anthropologiques de l’imaginaire en Afrique noire 

traditionnelle : ou vers une archetypologie des concepts de pratiques rituelles et 

de représentation sociales. Thèse de doctorat de 3ème cycle, Université Pierre 

Mendes UFR Sciences de l’Homme et de la Société, Département de sociologie. 

Grenoble, France. 

4.2. Mémoires 

Ahoga CA 2001. The Practice of Hesed in the book of Ruth. Presented as part of 

requirement for the award of the MA Degree in Biblical Studies. Within the 

Postgraduate Modular Scheme at Gloucestershire University. Cheltenham, UK. 

Akoha B. 1977. Problèmes des tons en fon-gbè : identification, combinaison. Mémoire 

de DEA. Paris II. Paris, France. 

4.3.  Monographies  

Assohoto B 1996. L’engagement du cadre dans la haute sphère. Document. 

Imprimerie Ahouansou. Cotonou, Bénin. 

Gbaguidi A sd. Le Tchingumè de Savalou. Essai sur le tam-tam funéraire savalois. 

Document en pdf consultable à : ahogajocomo@gmail.com. 



 

270 
 

Gbaguidi C sd. Aperçu général sur l’histoire de Savalou. Tenture réalisée par Fiogbe 

E. Musée d’Abomey, Bénin. 

Ngarial K 2010. Manuel de rédaction de cours. Elaboration d’outils de compétence 

situationnelle. Cours professé à CACC, Abidjan, Côte d’Ivoire. 

Ramachandra V 2006. Qu’est-ce que la mission intégrale ? Traduit par Prisca Wiles. 

Document en pdf. Consultable à ahogajocomo@gmail.com. 

Tienou T 1999. Les Religions Traditionnelles Africaines et les autres religions. Cours 

enseigné à l’Institut Biblique du Bénin. Cotonou, Bénin. Consultable à : 

ahogajocomo@gmail.com. 

4.4.  Ressources humaines 

Cf. Liste des interviews réalisées dans le tableau suivant.  

 

Tableau n°3 : liste des interviews realisees 

N° Auteurs de l'entrevue Dates 
Lieu de 

l'entrevue 
Qualité / âge de 

l’interviewé 
1 Adidénu 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Honsɔ 25v 

2 Ajoɖémɛ 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Vodunsi 25v 

3 AGBƐƉƐ Carmelle 06/11/2016 Axɔsɛdo Chrétienne 29 

4 AGUESSY Honorat 06/12/2016 Ouidah Professeur 

5         """ 12/12/2016 Ouidah   

6 AHOGA Benôit 03/11/2014 Abomey-Calavi Chrétien 66 

7         """ 23-25/11/2014 Panwinyan   

8         """ 02/03/2015 Logozoxɛ   

9         """ 03/09/2015 Logozoxɛ   

10         """ 19-21/2015 Soclogbo   

11         """ 03/06/2016 Logozoxɛ   

12         """ 05/11/2016 Axɔsɛdo   

13         """ 05/11/2016 Wɛsɛ   

14         """ 06/11/2016 Logozoxɛ   

15         """ 06/12/2016 Axɔsɛdo   

16         """ 06/12/2016 Wɛsɛ   

19         """ 07/12/2016 Logozoxɛ   

20         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

21 AKODOHOU Félicien 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 48 

22         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

23 AKODOHOU Isidore  06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 78 



 

271 
 

24 AKODOHOU Pélagie 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétienne 44 

25 AKƆMANWE 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Hunsɔ 22v 

26 AKOTY Florent 06/12/2016 Axɔsɛdo Pasteur  

27        """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

28 ANANOU Bertran 05/03/2015 Zokpa   Apologète Vodun 40 

29          """ 25/11/2016 Abomey           ‘’ ‘’ ‘’ 

30 ASSOGBA Cécile 06/11/2016 Axɔsɛdo Chrétienne 39 

31 ASSOGBA Tɛka 07/02/2017 Logozoxɛ   

32 ATAAKPO 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Nangbɔ 40v 

33 ATAƉE Aɖijɛji 07/02/2017 Logozoxɛ   

34 ATCHADA Eleine 07/02/2017 Logozoxɛ   

35 AYENA Afia 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétienne 55 

36 AYENA Alexis 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 67 

37         """ 07/02/2017 Logozoxɛ Dialogue 

38 AYENA Hervé 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 39 

39 Azonyihin 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Vodunsi 65 

40 Azonvɛwu 07/02/2017 Logozoxɛ   

41 DAƉAXO Fulgenci 25/11/2016 Soclogbo Cadre 45 

42 Dagbelou 07/02/2017 Logozoxɛ   

43 DAGBO Xunon 06/12/2016 Ouidah PDG Vodun/Bénin 

44 DANMASƆ Dah 07/02/2017 Logozoxɛ   

45 DAZOGBO Colette 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétienne 63 

46 DEFFON Ives 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 47 

47         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

48 DEFFON Marie  06/12/2016 Wɛsɛ Chrétienne 54 

49 DEFFON T. René  06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 51 

50         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

51 DOSSA Bernard 26/01/2017 Porto-Novo Ecrivain/Panygéri 

52 DOSSA Pauline 06/11/2016 Axɔsɛdo Chrétienne 70 

53 DOSSO Delphine 06/11/2016 Axɔsɛdo Chrétienne 44 

54 DOSSOU Saturnin 07/12/2016 Logozoxɛ Chrétien 43 

55        """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

56 DOWU Dah 07/02/2017 Logozoxɛ   

57 EGBEGNON Sévérin Degla 07/12/2016 Logozoxɛ Chrétien 81 

58         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

59 FLINDJA Douti 13/12/2016 Lomé DA FATAD 

60 GANƉIGBE Edith 06/11/2016 Axɔsɛdo Chrétienne 37 

61 GANƉIGBE Odette 06/11/2016 Axɔsɛdo Chrétienne 70 

62         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

63 Ganlɛnu 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Hunsɔ25v 

64 GBAGUIDI Antoinette 06/11/2012 Axɔsɛdo Chrétienne 57 

65         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

66 GBAGUIDI Clarisse 06/11/2016 Axɔsɛdo Chrétienne 50 



 

272 
 

67        """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

68 GBAGUIDI Françoise 06/11/1026 Axɔsɛdo Chrétienne 51 

69 GBAJI Maaman 07/02/2017 Logozoxɛ  

70 GBEGNON Victoire  06/12/2016 Wɛsɛ Chrétienne - 

71 GBONYON Kinsivɔ 07/02/2017 Logozoxɛ   

72 Gbonatɛ 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ PDG Sonon 90 

73 GNIMANSOU Eugène 18/04/2015 Avakpa Administrateur 

74 GOUNONGBE Jean 25/01/2017 Abomey-Calavi PDG Mahi Huindo 

75 HODONOU C.D. Richard 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 63 

76         """ 07/02/2017 Logozoxɛ  

77 HOUENINVO Toussaint 09/09/2016 Dakar Banquier 58 

78 HOUNGBEDJI Maurice 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien - 

79 HOUNTINHIN Adisɔxɔ 07/02/2017 Logozoxɛ   

80 HOUEYƆKPO Zodamkpo 07/02/2017 Logozoxɛ Vodunsi 60 

81 KAKPOƉE Nonvifo 07/02/2017 Logozoxɛ   

82 KANDENU Dah 11/09/2011 Logozoxɛ Hunnon/CA 

83          """ 02/04/2012 Logozoxɛ   

84          """ 06/09/2012 Logozoxɛ   

85          """ 03/04/2015 Logozoxɛ   

86          """ 07/09/2015 Savalou   

87          """ 03/05/2016 Logozoxɛ   

88          """ 06/09/2016     

89          """ 05/10/2016     

90          """ 05/12/2016     

91          """ 07/12/2016 Logozoxɛ   

92          """ 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ   

93          """ 06/02/2017 Logozoxɛ   

94          """ 06/02/2017 Gomanɖa   

95          """ 06/02/2017 Zinzonkanmɛ   

96          """ 06/02/2017 Yayɛji   

97          """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

98 KANDOTE Paul  06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 72 

99 Kassa Emmanuel 07/12/2016 Logozoxɛ Pasteur - 

100         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

101 Kingnonkpo 07/12/2016 Logozoxɛ Vodunsi 35v 

 102         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

 103 Kiningbe 08/12/2016 Weɖɛmɛ Nangbɔ 80 

 104 Kinsiwe 07/12/2016 Logozoxɛ Vodunsi 

 105 Kpɔɖékɔn 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Honsɔ 25v 

 106 KOUTINHOUIN Edouard 15/11/2016 Porto-Novo Professeur 74 

 107         """ 28/04/2017 Porto-Novo          """ 

 108         """ 06/11/2017 Porto-Novo          """ 

 109         """ 10/03/2018 Porto-Novo          """ 



 

273 
 

110 LATE Naomi AD Log 07/12/2016 Logozoxɛ Chrétien 35 

 111 Lɛmajo 07/02/2017 Logozoxɛ   

 112 LATE Roger 07/12/2016 Logozoxɛ Chrétien 43 

 113 METO Elvis 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien - 

 114 Mɛdomɛ 08/12/2016 Savalou Sonon 45v 

 115 MITOKPE Rose 07/12/2016 Logozoxɛ Chrétien 68 

 116 Mondowe  07/02/2017 Logozoxɛ   

 117 Naamon 07/12/2016 Logozoxɛ Vodunsi 45v 

 118       """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

 119 Ndomijɛ 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Honsɔ 25v 

 120 SAÏ Guillaume 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 66 

 121 SEMBIENI Elie 06/12/2016 Wɛsɛ Pasteur 45 

 122 SEDOLO Élisabeth 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétienne 71 

 123 Sokponwe 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Sonon 107 

 124 Sonyitin 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Vondunsi 20v 

 125 Sosiɖé 08/12/2016 Wɛdɛmɛ Vodunsi 7v 

 126 Sosɔxwe 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Honsɔ 7v 

127 SOTIKO Félicien 07/12/2016 Logozoxɛ Chrétien 86 déces 

 128 TAMEGNON Christophe 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 79 

 129        """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

 130 TAMEGON Marguerite 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétienne - 

 131 TCHAOU Gawantou 07/02/2017 Logozoxɛ   

 132 TCHAOU Solomɛ 07/02/2017 Logozoxɛ Vodunsi 41v 

 133         """ 07/0é/é0̌7 Logozoxɛ   

 134 TEVOEDJRE Albert 28/04/2017 Avakpa Professeur 84 

 135         """ 27/11/2017 Avakpa        """ 

 136 TOSSA Alexandre 10/05/2017 Cotonou Pasteur 51 

 137 VINASSE Marc  20/01/2017 Porto-Novo UNESCO 51 

 138 Voji Dah 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Vodunsi 65 

 139        """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

 140 Wɛkɛnu 08/12/2016 Wɛɖɛmɛ Honsɔ25v 

 141 YAƉEDO Marc 06/11/2016 Axɔsɛdo  Chrétien 39 

 142         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

 143 ZOMANGBOGUELOU  Sèvi 06/12/2016 Wɛsɛ Chrétien 48 

 144         """ 07/02/2017 Logozoxɛ   

 Source : Les présents travaux Mai 2018. 

Les interviews ont été conduites par le chercheur en personne. 

Les références peuvent être obtenues à : ahogajocomo@gmail.com  ou WhatsApp : +22995955934. 

Légende 

Vodunsi 25v signifie : l’interviewé est du Vodun et 25v signifie 25 ans dans le Vodun et non l’âge de    

l’interviewé. Généralement les vodunsi ne connaissent plus leur âge de naissance biologique. 

. 
Participants au dialogue de la réconciliation 



 

274 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                           ANNEXES ……………….. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

275 
 

Annexe I.1. : Codage des documents collectés 

L’entretien collectif est la méthode choisie pour la collecte des données. Les 

documents qui ont servi aux différentes transcriptions sont des interviews filmés ou 

enregistrés et la plupart, simultanément enregistrés en audio et vidéo. Le chercheur a 

utilisé une chaîne de six (6) caractères pour identifier chaque élément de la manière 

suivante : 

1. Le premier caractère de chaque élément est la lettre « I », montrant qu’il s’agit 

d’une interview. 

2. Le deuxième désigne la nature (dictée par le moyen de la collecte) de l’interview 

et regroupe deux catégories. La lettre « A » signifie qu’il s’agit d’une interview 

« Audio ». La lettre « V » indique une interview vidéo. Une troisième catégorie 

s’est ajoutée, il s’agit des interviews téléphoniques qui sont représentées par la 

lettre « T ». 

3. Le troisième caractère désigne la nature de la cible interviewée. Lorsque 

l’interview a été réalisée collectivement, c’est la lettre « C » qui l’indique. Quand 

c’est une interview individuelle, le chercheur a choisi d’utiliser la lettre « P » pour 

« Personnel ».  

4. Le quatrième caractère indique la catégorie de la cible : la lettre « V » est mise 

pour « Vodun », la lettre « C » pour « Chrétien » et enfin la lettre « D » pour le 

dialogue (V+C) qui s’est passé à Logozohɛ. 

5. Le cinquième caractère de la chaîne, cette fois-ci, un chiffre romain, indique le 

lieu et la date où l’interview a été réalisée. Le chercheur commence l’ordre par 

Savalou qui est le chef-lieu. 

a. Savalou : Deux interviews audio et vidéo, réalisées en deux lieux 

différents (Wɛsɛ et Axɔsɛdo) se trouvent sur un même support. Le 

premier chiffre romain « I » désigne ces deux groupes.  

b. Logozoxɛ : C’est Logozoxɛ qui a donné naissance à Wɛdɛmɛ, donc 

Logozoxɛ est identifié par le chiffre romain « II » et  

c. Wɛdɛmɛ obtient le chiffre « III ».  

d. Le chiffre « IV » est attribué à toute autre interview réalisée ailleurs que 

dans l’aire de l’étude et qui ne sont qu’individuelles.  



 

276 
 

6.  Le dernier caractère, un chiffre ou nombre arabe simple (1, 2, 3........18, 

19......32) indique le numéro du document (support) concerné.  

Voici quelques exemples :  

 IAPVI2 = Interview Audio Personnelle d’un Vodunsi réalisée à Wɛsɛ qui se 

trouve sur le support 2.  

 IVCVIII18 =  Interview Vidéo Collectif du Vodun réalisée à Wɛdɛmɛ  qui se 

trouve sur le support 18.  

 IVCCII3= Interview Vidéo Collectif Chrétien réalisé à Logozoxɛ qui se 

trouve sur le support 3. 

7. Les références dans le texte des interviews collectives et du dialogue n’auront 

pas de date parce que ces interviews ont été réalisées à des dates précises 

liées au lieu où elles ont été réalisées. L’indication des lieux porte déjà les dates. 

Seules les autres interviews personnelles audio ou téléphoniques vont indiquer 

leur date de réalisation. 

8. Les interviews collectives chrétiennes prépatives à la rencontre ont été 

réalisées le 06 novembre 2016 dans les deux églises de Savalou (Wɛsɛ et 

Axɔsɛdo) et le 07 novembre 2016 à Logozoxɛ.  

Le tableau suivant permet de bien comprendre le codage en donnant le nombre de 

matériels audio et vidéo des différentes catégories et les lieux de leur réalisation.  

 

Tableau n°4 : Les interviews collectives 

 

 Chrétiens Vodun Ailleurs Dialogue Total 

Lieu I II III I II III IV D  

Vidéo 1 31 0 1 10 20 34 30 127 

Audio 3 4 4 1 3 2 7 0 24 

Total 4 35 4 2 13 22 41 30 151 

Source : Les présents travaux, 2018 

 



 

277 
 

Légende :  

(I) = Savalou ;  

(II) = Logozoxɛ ;  

(III) = Wɛdɛmɛ ;  

(IV) = Ailleurs (Abomey-Calavi ; Soklogbo ; Panwyan) ;  

(V) = Logozoxɛ, rencontre du dialogue des chrétiens et Vodunon dans un lieu neutre 

(ni temple chrétien ni temple vodun).  

 

Tableau n°5 : Visites préparatoires de la rencontre de dialogue 

 

Xɛbyoso Assemblée d Dieu 

Lieu Date Numéro Lieu Date Numéro 

Logozoxɛ / 
Wɛɖɛmɛ 

01/11/16 -
(négociations) 

Axɔsɛdo 02/11/16 -
(négociations) 

Wɛɖɛmɛ 08/12/16 0060 Wɛsɛ 06/11/16 DVD Long1 

Savalou 08/12/16 0061 Axɔsɛdo 06/11/16 DVD Long1- 
0082 

Soclogbo 25/11/16 0051 Logozoxɛ 07/11/16 HDV 1-33 

Logozoxɛ 07/12/16 0058    

Logozoxɛ 07/12/16 0059    

Ouidah 16/08/16 0062    

Ouidah 03/01/17 0063    

GOUNONGBE 
Jean 

25/01/17 0067    

Dialogue 07/02/17 0068    

Source : Les présents travaux 2018. 

 



 

278 
 

Annexe II.1. : Gbaguidi Christophe. Aperçu général sur l’histoire de Savalou 

C’est le titre que porte le pamphlet dans lequel ont été commentés les seize (16) 

tableaux couronnant les deux décennies de recherche du directeur d’école, 

Administrateur Civil, Préfet honoraire, sur l’histoire du peuple Maxi. Le chercheur ne 

donnera que le titre de chaque tableau et les pages de commentaire correspondants. 

L’auteur introduit son commentaire par : « L’histoire de Savalou est celle de ses Rois 

qui remonte au-delà du 13ème siècle » (p. 1).  

1er Tableau : Aledjou : un bébé retiré de l’eau, p. 1. 

2ème Tableau : Atolou – Un homme flêchant un autre perché sur un arbre, pp. 1-2 ; 

3ème Tableau : Ahossou-Soha – Un homme à cheval sur un buffle, pp. 2-4. 

4ème Tableau : Adigbli – Premier régent, p. 4. 

5ème Tableau : Ava – Deuxième régent, p. 4. 

6ème Tableau : Kpoki – Troisième régent, p. 4. 

7ème Tableau : Tchahou – Petit-fils du roi Ahossou-Soha, 2ème roi de Savalou pp. 4-5. 

8ème Tableau : Baglo – C’est l’envoyé de Tchahou, p. 5. 

9ème Tableau : Djeyizo – Fils de Baglo, p. 5. 

10ème Tableau : Badebou – Fils de Djeyizo, p. 5. 

11ème Tableau : Gougnisso – Né de Badebou, pp. 5-6. 

12ème Tableau : Lintonou – Frère de Gougnisso, p. 6. 

13ème Tableau : Zoundégla – Frère de Lintonou, p. 6. 

14ème Tableau : Goumonwan – Frère de Zoundegla, p. 6. 

15ème Tableau : Bahinnou – Frère de Goumonwan, pp. 6-7. 

16ème Tableau : Gandigbe – Fils de Badebou, p. 7. 

A la page 9 il mentionne que Ahossou- Soha régna de 1557 à 1618. 

 

 



 

279 
 

Annexe II.2. : Questionnaire adressé aux cadres Maxi 

L’histoire d’un peuple sans écriture comme les Maxi demeure dans le « ventre » des 

personnes qui ont passé une partie de leur vie au village avant leur migration en ville 

pour diverses raisons, principalement, les études. Parmi les cadres maxi, le chercheur 

en a retrouvé deux qui avaient fait des recherches sur l’histoire maxi et qui ont accepté 

de se soumettre au questionnaire qui leur a été préparé pour cette catégorie de 

personnes. Il s’agit de Awalla Jérôme 74 ans, cadre de catégorie A10 à la retraite et 

Gounongbe Jean 64 ans, Homme d’affaire, Président de l’Association Mahi-Houindo, 

qu’il dirige depuis 19 ans. Ils ont répondu au questionnaire par interview car ils ont 

insisté que l’histoire se raconte et un questionnaire est trop restrictif pour motiver le 

récit. Voici le questionnaire auquel ils ont répondu et pendant l’interview, ils sont allés 

bien au-delà des questions.  

Déterminants sociaux :  

Nom et prénom(s)……................................................................................................... 

Age………………………................................................................................................. 

Sexe……………………................................................................................................... 

Profession....................................................................................................................... 

A. Questions d’identité 
 
1.  Quel est le sens du nom Maxi ? a)     Je ne sais pas ; b)      J’en sais quelque chose ; 

c) mon explication est la suivante : .......................................................... 

............................................................................................................................... 

 2.  Quelles sont les origines des Maxi ? a)    Je ne sais pas ; b)    J’en sais quelque 
chose ; c) les Maxi viennent de : .......................................................................... 

............................................................................................................................... 

3.   Pouvez-vous donner trois caractéristiques du peuple Maxi : a)     Je ne sais pas b)    
J’en sais quelque chose ; c) les voici (donnez celles que vous connaissez, même 
si cela n’atteint pas les trois, ou donnez-en plus que trois si vous le pouvez) : 
............................................................................................................................... 

............................................................................................................................... 

4.   Avez-vous entendu parler des trois royaumes qui ont résisté pendant près d’un 
siècle à l’invasion de Danxomè ? a)     Jamais ; b)    J’en connais quelques-uns 
c= cochez ceux dont vous avez entendu parler :     Gbowélé      Tchahounka 

          Houndjroto      Soclogbo      Kpanouignan      Agouagon      Autre :..................... 



 

280 
 

B. Questions de croyance 
 

1. Les Maxi croient aux catégories suivantes (cochez celles qui sont vraies) :  
a)       Vodun ; b)      Culte des ancêtres ; c)      Divination (le Fa et autres) ;                   
d)      Sorcellerie ; e)      Guérison par la plantes ; f)      Pouvoirs de la parole 
(incantation     ; bénédiction et malédiction    ) ; g)      Autre .................................... 

.................................................................................................................................. 

2. Quels sont les Vodun adorés au pays Maxi : a)    Je ne sais pas ; b)    J’en 
connais quelques-uns ; c= en voici une liste : .................................................... 

.................................................................................................................................. 

3. Quelle place occupe le Vodun Xɛbyoso dans le panthéon (ensemble des 
vodu) Maxi : a)    Je ne sais pas ; b)    J’en sais quelque chose ; c= en voici 
une description : ................................................................................................. 

.................................................................................................................................. 

4. Que recouvre le Vodun Xɛbyoso : a)   Je n’en sais rien ; b)    J’en sais quelque 
chose ; c= veuillez indiquer les domaines : ........................................................ 

.................................................................................................................................. 

5. C’est Xɛbyoso qui assure les saisons : a)    Ce n’est pas vrai ;  b)    En partie 
c= comment le fait-il ?.......................................................................................... 

.................................................................................................................................. 

6. Certains hommes peuvent provoquer la pluie : a)     Ce n’est pas vrai ;             
b)   C’est possible ; c= comment le font-ils ? (En invoquant Xɛbyoso      ;                            
Par des pratiques mystiques qui n’ont rien à voir avec Xɛbyoso     ) ;      autre :  

.................................................................................................................................. 

7. La mort par la foudre est : a)     Naturelle ; b)     N’est jamais naturelle ; c=Elle 
est provoquée par :        Xɛbyoso ;       Les Prêtres Xɛbyoso ;      Des sorciers ;                      
    Des malfaiteurs ;     Autre : ............................................................................. 

.................................................................................................................................. 

8. Le cadavre foudroyé est enterré : a)     Normalement ; b)     Par des 
spécialistes ; c= indiquez (    N’importe quel fossoyeur ;    Toujours par le 
clergé de Xɛbyoso) ;      Autre : ......................................................................... 

.................................................................................................................................. 

9. Quels sont les symboles de Xɛbyoso : a)     Je n’en connais pas ; b)      J’en 
connais quelques-uns ; c= décrivez les............................................................... 

.................................................................................................................................. 

 

 

 

      

   



 

281 
 

Annexe II.3 : Arbre généalogique royal de Savalou et Logozoxɛ 

                                                                                                                                                               

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : Les présents travaux, 2016.   

 

Logozoxɛ 

Palais de Savalou 



 

282 
 

Annexe II.4 : Entretien collectif sur l’histoire Maxi avec les vodunnon : vues partielles 

 

                                                                                                                                                                             

                                                                                                              

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                        Source : Les présents  

                                                                                                                                        travaux, 2016.     

 

 



 

283 
 

Annexe II.5 : Entretien collectif  sur l’histoire Maxi avec les EEAD : vues partielles  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : Les présents travaux, 2016 

 



 

284 
 

Annexe II.6 : Liste des chants informatifs sur la culture et l’histoire des Maxi 

 

Il s’agit ici de textes de grands artistes Maxi de Cingumɛ : Alokpon, Gbɛze et  Gbecewu. 

Alokpon 

1. Ana se ku (Ana/tu-se/entendra-ku/mort; ce qui donne : « tu entendras la mort »). 

Il s’agit de la notion universelle de la mort dans la pensée maxi et comment la 

mort révèle la nature des liens sociaux. L’approche maxi du deuil y est aussi 

bien dépeinte. 

2. Ya Baba (Ya/nom générique de grand-mère ; Baba/nom générique de grand-

père ; les deux sont mis en apposé pour définir le patriarcat maxi). La 

socialisation se manifeste en termes masculins. 

3. Aza ɖo Savalou to ta (Aza/chapeau-ɖo/demeure-Savalou/Savalou-to/ville-

ta/t̂ete de, ce qui donne : « chapeau demeure Savalou, ville tête de lui ». Ce qui 

signifie: « la ville de Savalou demeure toujours sous sa royauté »). Il s’agit d’un 

hommage au dernier roi décédé. Cela a donné l’occasion pour rappeler la 

généalogie de tous les rois depuis Soxa jusqu’au dixième, roi Tossoh. Le chant 

rappelle le sens de chaque nom royal et l’esclavage qu’ont subi les Maxi. 

Gbɛze 

1. Vi ɖole (Vi/enfant-ɖo/procure-lé/avantage au sens de « retour sur 

investissement » ; ce qui donne : enfant procure avantage et qui signifie: 

« l’enfant garant de la vieillesse parentale »). Tout en mettant l’accent sur la 

responsabilité de l’enfant à l’égard de ses parents surtout pendant la vieillesse, 

le chant développe l’importance de la continuité ancestrale dont l’enfant est le 

centre. 

2. Mikpé minɖé numian (Mikpé/Avez-vous croisé-minɖé/une créature-

numian/pour moi, ce qui donne : « avez-vous croisé ma belle créature? »). Il 

s’agit d’un chant romantique qui montre comment les Maxi « modernes » 

envisagent le mariage, le processus de demande de la main de la jeune fille. 

Ce chant met en exergue le contraste de la sociologie du mariage entre le passé 

et la modernité qui envahit la tradition.  

3. Agoo ɖo dada honmɛ (Agoo/interjection de demande de permition d’entrer-

ɖo/lieu de-dada/roi-honmɛ/palais, ce qui donne « permet moi entrer lieu roi son 



 

285 
 

palais » ; ce qui signifie : « Que les rois me permettent d’entrer dans leur 

généalogie »). Il s’agit du plus long chant informatif sur l’histoire des Maxi. 

L’origine, le panorama des différentes étapes de constitution du peuple Maxi, 

les trois branches, l’esclavage et les relations avec les autres peuples 

avoisinants sont passés en revue. 

Gbecewu 

1. Ku hu mɛɖagbe (Ku/la mort-hu/tue-mɛdagbe/une bonne personne au sens de 

miséricorde ; ce qui donne « La mort tue souvent les bonnes personnes », ce 

qui signifie « La victoire du mal sur le bien » pour signifier la fatalité en face de 

la mort. Le Maxi surmonte la fatalité de la mort par l’espérance en  l’ancestralité.  

2. Gbɛto efɛ bo kpon nonzoton sin xwegbe (Gbɛto/homme-efɛ/s’est baissé-

bo/pour-kpon/regarder-Nonzoton/son prochain-sin/lui-xwegbeoo/sa maison ; ce 

qui donne : « Homme qui se baisse pour regarder chez son prochain » et qui 

signifie :  « Celui qui se préoccupe du bien être de son prochain »).  Il s’agit de 

la croyance en un Dieu qui rétribue chacun selon ce qu’il fait. Bienveillance et 

malveillance se paient ici bas. 

 

Source : Les présents travaux, 2019. 

                      

 

 

 

 

 

 

 



 

286 
 

Annexe II.7 : Vues partielles du site d’histoire de l’esclavage des Maxi 

Source : Les présents travaux, 2016. 

 



 

287 
 

 Annexe II.8 : Panorama de l’histoire des Maxi  

Il s’agit de tableaux peints sur le mur d’enceinte de l’hôtel La référence à Savalou. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : Les présents travaux, 2016 



 

288 
 

Annexe II.9 : Visite du site d’apparition du Vodun Xɛbyoso à Yayɛji 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source :  

Les présents 
travaux, 2017 

 

En route vers Yayɛji Descente vers la rivière Yayɛ 

Mare à proximité du point de chute du Vodun Xɛbyoso. Elle 
ne tarit jamais et personne n’en connait la profondeur. L’eau 
qui paraît verdâtre est cependant claire et limpide lorsqu’elle 
se retrouve dans un récipient. C’est d’elle que vivent les 
populations environnantes. 

Lieu présumé d’apparition du Vodun Xɛbyoso 

Trou d’éjection des pierres de 

consécration des autels Xɛbyoso 



 

289 
 

 Annexe III.1 : Libation sur le site d’apparition du Vodun Xɛbyoso à Yayɛji 

 

Source : Les présents travaux, 2017 

                              



 

290 
 

Annexe III.2 : Invocation et libation 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    Source : Les présents travaux, 2016 

Groupe de vodunsi déclamant un 
panégyrique d’invocation à Wɛɖɛmɛ 

Libation à Logozoxɛ 



 

291 
 

      Annexe III.3 : Yayɛji : Site historique de l’apparition du Vodun Xɛbyoso  

 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : Les présents travaux, 2017 

               

Lieu présumé d’apparition du Vodun Xɛbyoso : racine d’un arbre qui a poussé sur un pan de 

montagne et dont le tronc présente un développement un peu bizarre. C’est un lieu conservé. 

Ancien site d’adoration du Vodun Xɛbyoso, Yayɛji vers le IX siècle 



 

292 
 

Annexe III.4 : Enceinte de temples Xɛbyoso 

                                                                                                                                                                                           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           

 

                       

 

 

 

  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

                 Source : Les présents travaux, 2016 

        

Wɛɖɛmɛ, enceinte du temple du 
Vodun Xɛbyoso 

Logozoxɛ, enceinte du temple du Vodun 
Xɛbyoso 



 

293 
 

Annexe III.5 : Statut de Sogbo  

 

Représentation humaine du Vodun Xɛbyoso quartier Vɛjamɛ, Savalou  

 

Source: Lesprésents travaux, 2016 

 

 

 

 



 

294 
 

Annexe III.6 : Tableau du panthéon du Vodun Xɛbyoso 

 

Tableau n° 6 : Panthéon du Vodun Xɛbyoso au pays Maxi 

N° DIVINITÉ GENRE ACTION N° DIVINITÉ GENRE ACTION 

1 Sogbo M Représentant humain 

du Vodun Xɛbyoso 

21 Ahonkɛ F-M Inflinge la 

brûlure aux 

victimes 

2 Ayidɔ-

Hwɛɖo 

F Intermédiation entre 

terre et ciel, Véhicule 

de Vodun Xɛbyoso 

22 Agbou ? ? 

3 Agbakɛ M Eclaireur de l’action 

de Sogbo 

23 Mikpon ? ? 

4 Nǎn ? ? 24 Swo ? ? 

5 Totin ? ? 25 Xudan F-M Contrôle 

cyclones, vagues 

et vents 

6 Kpaɖɛ M Punir les malfaiteurs 26 Daɖéso M Xion de la 

foudre, fureur 

7 Xugbo F-M Protège conte les 

noyades 

27 Misi ? ? 

8 Aligbo M Rempart des 

carrefours pendant 

les tornades 

28 Sowuvɔ ? ? 

9 Zuti M  Veilleur sur les forêts 29 Soguidi F/M Xion du song, la 

voix de Xɛbyoso 

10 Azansu ? ? 30 Jakata M Gardien  

11 Honka ? ? 31 Gbɛdru ? ? 

12 Agbɛ M Déjoue les projets de 

nuisance 

32 Aklé M Evaporation des 

eaux 

13 Agbado F/ Assigné à la 

protection du plus 

33 Avleketé M/F Protection en 

mer 



 

295 
 

Source : Les présents travaux, 2016. 

 

Légende 

M : Masculin 

F: Féminin 

F-M ou M-F: tantôt Féminin, tantôt Masculin 

F/M : Féminin et Masculin, genre hermaphrodite 

N : neutre 

? : Inconnu. Le vodun existe, mais n’ayant chavauché aucun de ceux qui étaient interviewés, 
personne n’a pu donner ni son sexe, ni sont action. 

Xion : Production de 

 

 

grand fleuve de 

Savalou 

14 Séjɛ ? ? 34 Saxo ? ? 

15 Aliji F Protède conte les 

accidents de route 

pendant la pluie 

35 Kɛli ? ? 

16 Sonyawan F Xion éclairs pour 

Sogbo et Adɛ 

36 Adɛ F Xion de fine 

pluie/action 

justicière que la 

nuit. 

17 Ɖéla ? ? 37 Tchi ? ? 

18 Siji ? ? 38 Bloukou ? ? 

19 Sokpélan ? ? 39 Zuji M Protège contre 

les crimes dans 

les forêts 

20 Agbaka M Avertit la victime 

avant les actions des 

divités du panthéon 

40 Aklonbɛ M Xion des Grêles 

+météo 

    41 Zofi F Xion de la 1ere 

pluie de semance 



 

296 
 

Annexe V.1 : Temple vodun moderne à Savalou 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Côté latéral Nord du temple moderne du Vodun. La forme en croix de l’architecture est bien 

visible par ce côté. L’aile de la croix au fond montre une porte qui donne accès à une forme de 

sacristie où sont parqués les « ustensiles » du Vodun. 

Source : Les présents travaux, 2016 

 

 

 

Façade principale du temple moderne du Vodun 



 

297 
 

Annexe VI.1. : Rencontre de la réconciliation 

 

 

Source : Les présents travaux, février 2017 

 



 

1 
 

Rencontre de la réconciliation 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Source : Les présents travaux, février 2017 


